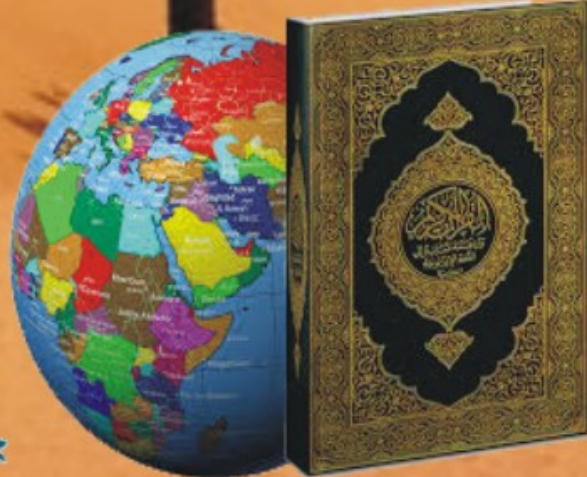


# غیر عرب دنیا اور عربی قرآن

سعید احمد راقب



# غیر عرب دنیا

اور

عربی قرآن

مصنف و مؤلف

سعید احمد راقب 

پیشکش

جرأت تحقیق

[www.realisticapproach.org](http://www.realisticapproach.org)

## فہرست عنوانات

| صفحہ | مضمون                                    |
|------|------------------------------------------|
| 5    | کلمات تشكیر                              |
| 7    | التماس                                   |
| 8    | غیر عرب دنیا اور عربی قرآن               |
| 12   | دعائے خلیل اللہ                          |
| 21   | کیا قرآن کا ترجمہ بھی قرآن کھلا سکتا ہے؟ |
| 29   | مادری زبان                               |
| 37   | قرآن کریم کے اول مخاطب                   |
| 40   | قوی نبوت اور قوی زبان                    |
| 45   | قرآن کریم کا ترجمہ                       |
| 55   | قرآن کریم پر تفسیروں کا بوجھ             |
| 64   | عربی قرآن کن کے لئے؟                     |
| 69   | بنی اسرائیل کیوں اہل کتاب نہیں کھلائے    |
| 73   | دین اسلام میں عربی قومیت کا عنصر         |
| 87   | خدا کے نزدیک قرآن سمجھنے کی اہمیت        |
| 92   | رسول کریم کن کی طرف مبوعث کئے گئے؟       |
| 99   | یا ایہا الناس پا یاقومی                  |
| 106  | تبیغ اسلام کی پالیسی                     |
| 113  | بنی آدم کون لوگ ہیں                      |
| 121  | ”کنتم“ خیر امة                           |
| 125  | قرآن کریم کا عمل تنبیخ                   |
| 145  | جمع القرآن اور اس کی حفاظت کا مسئلہ      |

تمام دنیا کے  
غیر عرب مسلمان  
دانشوروں کے نام

Jurat-e-Tehqiq

## کلماتِ تشرک

میرے عزیز دوست بassel حجازی کے توسط سے مجھے ”غیر عرب دنیا اور عربی قرآن“ کا الیکٹر انک مسودہ ملا، کتاب کے پہلے باب نے ہی مجھے مصنف کے استدلال سے اس قدر متاثر کیا کہ ایک تو میں کتاب مکمل پڑھے بغیر رہ ناس کا اور دوسرے مصنف کو داد دیئے بغیر نارہ سکا۔ اس قدر شاندار تحقیق اور طرز استدلال نے مجھے مصنف کے بارے میں سخت حیرت اور تجسس میں مبتلا کئے رکھا کہ اس قدر نادر اور اچھوتے خیال پر اس قدر عمیق، دقیق، جامع اور بسیط تحقیق کرنے والے ناگفہ روز گار مصنف آخر ہیں کون؟ سچی بات تو یہ ہے کہ مصنف نے خود مجھے انتہائی رشک میں مبتلا کر دیا کہ قرآن میرا خاص موضوع ہونے کے باوجود کبھی اس خاص موضوع پر تحقیق کرنے کا نادر خیال میرے حاشیہ خیال سے کیوں نہ گذر۔

یہ کتاب اپنے موضوع کے اعتبار سے ایک منفرد کتاب ہے، اس کا مرکزی خیال بھی انتہائی نادر ہے اور اس موضوع پر اس قدر سیر حاصل بحث اسی کتاب کا ہی خاصہ ہے، اس نادر موضوع پر میری نظر سے آج تک کوئی علمی مقالہ، تحقیق، اور کتاب نہیں گذری۔

بassel حجازی صاحب سے معلوم کیا کہ ان کے ہاتھ یہ مسودہ کہاں سے لگا؟ نیز وہ مصنف کے بارے میں کیا جانتے ہیں؟ تو صرف یہی معلوم ہو سکا انہیں بھی یہ مسودہ کسی دوست نے دیکھنے کیلئے دیا تھا، اور مصنف کے بارے میں کچھ بھی معلوم نہیں تھا، میں اس کتاب کو جرات تحقیق کی الیکٹر انک لاسبریری میں شامل کرنا چاہتا تھا لیکن معلوم نہیں تھا کہ مصنف کی جانب سے اس کی اجازت ہے یا نہیں۔ اس تذبذب نے مجھے اس کتاب کو افادہ عام کیلئے شائع کرنے سے روکے رکھا لیکن افسوس تھا کہ اس قدر عمیق، نادر اور اچھوتی تحقیق کی ناقد ری ہو رہی ہے، اور یہ تحقیق اپنے

قدر دانوں تک بہتر انداز میں نہیں پہنچ پار ہی، اور یہ خلش پرورش پاتی رہی۔

حسن اتفاق سے بالآخر میر انٹرنیٹ کے توسط سے اس زرخیز ذہن کے مالک مصنف سے رابطہ ہو ہی گیا، مجھے بے پناہ مسرت ہوئی اور ان سے اس کتاب کو جرأت تحقیق پر شائع کرنے کی درخواست کی، جسے موصوف محترم نے انتہائی شفقت کا مظاہرہ کرتے ہوئے قبول کر لیا۔

میں نے کتاب کے مسودہ پر نظر ثانی کے کام کا آغاز کیا، اسے کتابی شکل میں تبدیل کیا، فارمینگ کی تصحیح کی، بہت باریک بینی سے پروف ریڈنگ کی اور اسے قارئین کی سہولت کیلئے پی ڈی ایف فارمیٹ میں افادہ عام کیلئے پیش کرنے کی سعادت اور اعزاز حاصل کر رہا ہوں۔

مصنف نے مسودہ کی تکمیل کے بعد اسے بعض ناشرین کو شائع کرنے کی پیشش کی تھی، لیکن کتاب کے موضوع کی حساسیت کی وجہ سے کسی ناشر نے اسے شائع کرنے کی حاصل نہیں بھری، مصنف نے اس کتاب سے کسی قسم کا کوئی مالی فائدہ نہ حاصل کیا ہے، ناہی ان کی ایسی کوئی خواہش ہے، یہ کتاب افادہ عام کیلئے نشر کی جا رہی ہے، مصنف کی جانب سے کتاب کو انٹرنیٹ پر شنیر کرنے کی مکمل اجازت ہے، اس کے اقتباسات کو شائع کیا جا سکتا ہے، لیکن مصنف کا حوالہ دینا ضروری ہے۔

میں بے حد ممنون ہوں جناب سعید احمد راقب صاحب کا جنہوں نے انتہائی شفقت اور علم دوستی کا مظاہرہ فرماتے ہوئے جرأت تحقیق کے پلیٹ فارم سے اس کتاب کو قارئین تک پہنچانے کیلئے اجازت مرحمت کی۔

ایاز نظمی

## ایک اتماس

قارئین سے التماں ہے کہ میں نے بعض جگہ قرآن کریم، اور احادیث نبوی ﷺ اور تاریخ کے کچھ حوالے محض اپنی یادداشت کی بنیا پر لکھ دیئے ہیں، بہت ممکن ہے ان کے مفہوم کو صحیح طور پر ادا کرنے میں مجھ سے کوئی غلطی بھی سرزد ہو گئی ہو جس کے لئے میں پڑھنے والوں سے معافی کا خواستگار ہوں اور امید کرتا ہوں کہ وہ انہیں خود ہی درست فرمائیں گے۔ اور تحریر کی ایسی غلطیوں کے الفاظ کو نہیں پکڑیں گے، اور مجھے اس کے لئے معاف فرمادیں گے۔

نیز میں نے اپنے دل کی بات کہنے میں کسی منافقت سے کام نہیں لیا ہے اس لئے ہو سکتا ہے کہ بعض جگہ میری باتیں مذہب سے جذباتی لگا کر کھنے والے حضرات کو کچھ ناگوار گزد ریں، اس لئے اگر میرے کسی جملے سے کسی کے جذبات کو کوئی ٹھیس پہنچ تو مجھے خود بھی اس کا بہت دکھ ہو گا جسے میں گناہ عظیم سمجھتا ہوں، کیوں کہ کسی کی دل آزاری ہرگز میرا مقصد نہیں۔ کیوں کہ یہ ایک تحقیقی مقالہ ہے اس لئے میں امید کرتا ہوں کہ آپ مجھے معاف فرمادیں گے اور اپنے ایمان کی پیختگی کے ساتھ خود کو بھی آزاد غور و فکر کا عادی بنائیں گے۔ اس لئے کہ اللہ تعالیٰ بھی یہی چاہتا ہے کہ انسان اپنی ذاتی عقل بھی استعمال کرے۔

مخوف زدن از شکوه یزداد  
کہ پدر خواست پر حرف زدے  
راقب

(خدا پر سوال کرنے سے نہ ڈر و کہ باپ بیٹے کے استفسار سے خوش ہوتا ہے)

شکریہ

سعید احمد راقب

## غیر عرب دنیا اور عربی قرآن

جناب جسٹس سید امیر علی مرحوم فرماتے ہیں۔ "پیغمبر اسلام ﷺ نے جو قانونی احکام یا فیصلے صادر کئے وہ (ایک) نیم متمدن اور پرانی وضع کے معاشرے کی ضروریات پر مبنی تھے قرآن میں تشریعی احکام بہت کم تھے اور جتنے تھے وہ بھی ایسے تھے کہ ان کی تعمیل، حالات کے مطابق کی جاسکتی تھی" ۱۔

شریعت اللہ تعالیٰ کی طرف سے انبیاء کرام کے ذریعہ کتابِ الہی اور سنت کے توسل سے سب سے پہلے اصحاب الانبیاء تک پہنچتی ہے اس کے بعد شریعت آئندہ کی مختلف کسوٹیوں سے گزر کر عوامِ النّاس کے مختلف گروہوں تک پہنچتے پہنچتے فقہی اختلافات کی صورت اختیار کر لیتی ہے۔ چنانچہ شریعتِ الہی انبیاء کرام کا زمانہ گزر جانے کے بعد مختلف فقہ کی صورتوں میں ڈھل کر فرقہ وارانہ شریعت میں تبدیل ہو جاتی ہے۔

کسی بھی مذہب کی بنیاد عبادات، معاملات اور معاد کے عقیدے پر ہی مبنی ہوتی ہے۔ عبادات کا تعلق ظاہری اور علامتی رسومات سے ہے اور معاد کا عقیدہ سے، البتہ معاملات کا تعلق دنیا میں مختلف اقوام و مذہب کے لوگوں کے ساتھ مل جل کر زندگی گذارنے سے ہے جو ہمیشہ دنیا کے حالات کے ساتھ ساتھ بدلتے رہنے والی چیز ہے۔ معاملات ہی کا دوسرا نام شرائع ہے۔ جس کے لئے جناب جسٹس جاوید اقبال صاحب علامہ اقبال کی ترجمانی کرتے ہوئے فرماتے ہیں "اقبال ایک نئے مسلم معاشرے کا قیام چاہتے تھے جس کیلئے وہ (ایک بالکل ہی نیا) علم الکلام ترتیب

دئے جانے کے خواہشمند تھے جس کا مطلب یہ تھا کہ قرآنی آیات کی تفہیم جدید سائنسی علوم کی روشنی میں کی جائے۔ اجتہاد کی بنیاد پر فقہ کی تدوین نو کی جائے تاکہ نئی نسل، بدلتے ہوئے حالات اور قوم کی ضروریات کے مطابق قانونی احکام کی تعبیر کر سکیں، بنیادی عبادات میں کوئی تبدیلی ممکن نہیں (البتہ) معاملات سب کے سب قانونی تغیر کے پابند ہیں اور مسلمانوں کی ہر نسل (یعنی دنیا کے اسلام ہر پچھیں ۲۵، تیس سال کے بعد) اپنی کسی پرانی نسل کی فکری تعبیر کی پابند نہیں۔ اسے یہ حق ہے کہ وہ جدید تقاضوں اور اپنی بدلتی ضروریات کو مد نظر رکھتے ہوئے اپنے مسائل کا حل خود تلاش کر سکیں<sup>2</sup>۔

ایک موقع پر آپ نے یہ بھی فرمایا کہ:

”ظاہر ہے کہ یہاں صدیوں پرانے قوانین تو نافذ نہیں ہو سکتے وقت

بدل گیا ہے چنانچہ (اسلامی) قوانین (کو) زمانہ حال کے مطابق

بنانے کے لئے اجتہاد کی ضرورت ہے ایسی صورت حال میں

(جدید) پبلک لاء اسلام کے مطابق بن سکتا ہے۔<sup>3</sup>

اسی سلسلے میں جناب علامہ نیاز فتح پوری ایک جگہ فرماتے ہیں کہ:

”اہل مذہب کی بہت بڑی غلطی ہے کہ وہ اپنے پیغمبروں کے محمد و محسن

بیان کرتے وقت اس کا لحاظ نہیں رکھتے کہ ان کا زمانہ کیا تھا اور اُس وقت کا

اقضاء زمانہ ما بعد کے واقعات سے کس حد تک مختلف تھا، وہ ایک رسول نیا

کے احکام کو ایسی مکمل چیز سمجھتے ہیں کہ کبھی کسی حال میں وہ تغیر پذیر نہیں

ہو سکتے حالانکہ ہر پیغمبر اپنے زمانے کے حالات (کی مطابقت ہی) سے وضع

قوانين کرتا ہے اور اُس کے سامنے مستقبل کا کوئی سوال نہیں ہوتا۔<sup>4</sup>

قرآنی تعلیمات کے بارے میں علامہ شبی نعمانی فرماتے ہیں کہ:

2- روزنامہ جنگ کراچی، ص ۸ مورخ ۲۵ جولائی ۱۹۹۰ء

3- ایضاً مورخ ۱۸ جون ۱۹۹۱ء

4- باب الاستفسار، نگار، مئی ۱۹۶۷ء پاکستان، ص ۱۲۰

"فطرت نے انسانوں میں دو قسم کی طبیعتیں پیدا کی ہیں۔ ایک وہ ہیں جو ہر بات میں عقل کو دخل دیتے ہیں اور کسی بات پر، جب تک ان کی (اپنی) عقل میں نہ آئے یقین نہیں کرتے۔ دوسرے وہ ہیں جن کو اس قسم کی بحث اور چوں چرا کا مذاق نہیں ہوتا۔ وہ جب کوئی بات کسی بزرگ یا معتقد علیہ سے سن لیتے ہیں تو اس کی لمب اور علت سے بحث نہیں کرتے، بلکہ آمناً صدقنا کہہ کر سر تسلیم خم کر دیتے ہیں"۔<sup>5</sup>

ایک وہ ہیں جو ماحول میں ڈھل جاتے ہیں

ایک وہ ہیں کہ ماحول بدل دیتے ہیں

خود اللہ تعالیٰ بھی اپنی اندھی تقلید کو پسند نہیں فرماتا جیسا کہ فرمایا "اللہ کی باتوں پر بھی بے سوچ سمجھنے نہ گرو" (فرقان: ۳۷) چنانچہ ابتدا میں جب اسلام اپنے مولد (جائے پیدائش) میں تھا تو فلسفہ و منطق سے نا بلد ماحول میں نہایت سادہ اور غیر منطقی یعنی خالص عقیدہ پر مبنی تھا۔ لیکن جب وہ اپنے مولد سے باہر کی عقلی یعنی فلسفہ و منطق سے آشنا دنیا سے دوچار ہوا تو شروع میں اسے اپنی مفتوحہ بھی عوام پر ناوجہ سلوک کے لئے مسئلہ جبر و قدر کا سہارا لینا پڑا، لیکن بہت جلد اس کے مخلص عقیدت مندوں (معترزلہ، بانی واصل بن عطا، وفات ۱۳۱ھ) نے اپنے منطقیانہ و فلسفیانہ مباحثت سے اسلام کو ایک بالکل ہی نئے مذہب یعنی مذہب اعتزال میں بدل دیا جو خالصتاً عقل پر مبنی مذہب تھا۔ اس مذہب نے اپنے علم الکلام کے ذریعے، جو گلیتاً عقل انسانی کی پیداوار تھا، اسلام کو عقلیت پسندوں کے لئے بھی قبول بنادیا۔ تاہم اسلام کو معترزلی آب و ہوا زیادہ عرصہ تک موافق نہیں آئی۔ چنانچہ امام ابو الحسن الاشعري (۵۲۰-۵۳۲ھ) نے دوبارہ اسے عربوں کے سادہ مذاق کے مطابق ڈھال کر انشاعرہ کا مذہب رائج کیا، مگر امام ابو منصور ماتریدی (وفات ۳۳۳ھ) کو پھر ان سے اختلاف ہوا جو دراصل عربی اور بھی مذاق کا فرق تھا۔

چنانچہ اسلام آج تک اسی کشکش میں مبتلا ہے کہ کیا ایک غیر متمدن اور مخصوص قوم اور

5- علم الکلام، ص: ۲۲، شلی نعمانی

حالات کیلئے نازل شدہ شرعی احکامات تمام دیگر معاشروں اور زمانوں کے لئے بھی اسی طرح برائے راست یعنی مختص قرآن اور سنت کے ذریعے قابل قبول ہو سکتے ہیں یا نہیں، جیسا کہ یہ اپنے زمانہ نزول میں تھے؟ آج بھی عقل اور سائنس کے مقابلے میں جو مدافعانہ کوششیں اسلام کی جدید دنیا میں بقاء کے لئے کی جا رہی ہیں وہ دراصل معتبری قسم کا ہی رہ عمل یا تسلسل ہے کیونکہ اسلام اس دور کے عرب معاشرے کیلئے ایک مکمل ضابطہ حیات ہونے کے باوجود بھی تاویل، اجتہاد اور اجماع کا سہارا لئے بغیر کسی بھی جدید ماحول اور زمانے کا ساتھ نہیں دے سکتا۔ مگر مذہب اعتزال کے بجائے اسے نیچر اسٹک یا سائنسیک اسلام کے طور پر پیش کرنے کی کوششیں کی جا رہی ہیں۔ ماضی قریب میں اس کی مثال شاہ ولی اللہ محدث دہلوی، سر سید احمد خان، علامہ اقبال اور ان کے تبعین ہیں۔



Jurat-e-Tehqiq

## دعاۓ خلیل اللہ

اگر ہم دعاۓ خلیل اللہ کے اُن الفاظ پر غور کریں کہ جس دعا کے ہمارے آنحضرت ﷺ مطلوب و مقصود ہیں تو بھی یہ بات پوری طرح واضح ہو جاتی ہے کہ محمد رسول اللہ کی بعثت صرف اپنے خاندان یعنی تمام اولاد ابراہیم کی طرف ہی ہوئی تھی جو کہ ایک بہت بڑی جماعت ہے جن کے جد امجد حضرت ابراہیم ﷺ اور ان کے دو بیٹے حضرت اسماعیل اور حضرت اسحاق اور دو پوتے یعنی حضرت قیدار اور حضرت یعقوب جن کو اسرائیل بھی کہا جاتا ہے، پر مشتمل ہیں۔ حضرت معد بن عدنان حضرت اسماعیل ﷺ کے پارہ بیٹوں میں سے ایک فرزند قیدار بن اسماعیل کی اولاد عدنان میں سے ہیں۔

حضرت اسماعیل کے باقی گیارہ بیٹوں کا حال کچھ معلوم نہیں جو قیدار کے بھائی تھے، اور دوسرے حضرت اسحاق کی اولادیں ہیں کہ یہی سب اولاد ابراہیم کھلانے کی مستحق ہیں، لیکن حضرت ابراہیم اپنی اس دعائیں صرف ایک محدود گروہ کے لئے اور صرف ایک شہر کمہ کے بنے والوں کے لئے ہی امن و سلامتی اور رُشد و ہدایت کی دعائیں گتے ہیں۔ (جس میں بنی اسحاق شامل نظر نہیں آتے) اور اپنی اس دعائیں صرف ایک بیٹے اسماعیل ہی کی نسل کے لوگوں کیلئے ہدایت کے طبقاً رکھائی دیتے ہیں اور پھر انہیں میں سے یعنی اپنی ہی نسل سے پیدا ہونے والے ایک نبی کی اللہ تعالیٰ سے آرزو کرتے ہیں جیسا کہ یہ سب باتیں آپ کی دعا کے الفاظ سے ظاہر ہیں۔

حضرت ابراہیم نے یہ دعا کہ میں حضرت اسماعیل کے ساتھ خانہ کعبہ کی دیواریں اٹھاتے ہوئے مانگی تھی۔ اگر یہ دعا تورات میں ہوتی تو ہم اس کا مصدق اقت حضرت موسیٰ کو سمجھتے:

"وَادْقَالْ أَبْرَاهِيمَ رَبَّ اجْعَلْ هَذَا بَلَدًا آمِنًا وَ هَرَزْقًا" ..... الخ

ترجمہ "اور جب ابراہیم نے دعائی کہ اے میرے رب اس (شہر) کو امن کا شہر بنا اور اس کے رہنے والوں میں سے جو اللہ اور روز آخرت پر ایمان لائیں ان کو پھل پھلاری کھانے کو دے (اللہ تعالیٰ نے فرمایا) کہ جو منکر ہو گا اس کو بھی چند روز کیلئے ہم (ان چیزوں سے) فائدہ اٹھانے دیں گے پھر (آخر کار) اس کو مجبور کر کے عذاب دوزخ میں لے جا داخل کریں گے اور وہ بُرا ٹھکانا ہے۔ اور جب اٹھاتے تھے ابراہیم اور اسماعیل خانہ کعبہ کی بنیادیں (یہ دعا کرتے تھے) کہ اے ہمارے پروردگار ہم سے (یہ خدمت) قبول کر بیشک تو ہی سننے والا اور نیت کا جاننے والا ہے۔ اور اے ہمارے پروردگار ہم کو اپنا فرمان بردار بنا اور ہماری نسل (ومن ذریتیناً ممّلّةً لَكَ)..... میں سے ایک گروہ (پیدا کر) جو تیرا حکم بردار ہو اور ہم کو ہماری عبادت کے طریقے بتائے اور ہمارے قصوروں سے در گزر کر بیشک تو ہی بڑا در گزر کرنے والا مہربان ہے اور اے ہمارے پروردگار ان (کمہ والوں) میں ان ہی میں سے ایک رسول بھیج کہ ان پر (علیہم) تیری آیتیں پڑھ کر سنائے اور ان کو کتاب اور عقل کی باتیں سکھائے اور ان کی اصلاح کرے بے شک تو ہی با اختیار صاحب تدبیر ہے۔" (البقرة: ۱۲۶-۱۲۹)

یہ دعا اپنے مستجاب ہونے سے ڈھائی ہزار سال پہلے مانگی گئی تھی۔

اس دعائیں قابل غور الفاظ یہ ہیں:

1. رب اجعل هذَا بَلَدًا .... اس شہر کو امن والا شہر بنادے اور اس کے رہنے والوں کو پھلوں سے رزق دے۔
2. واجعلنا مسلمین لک ..... اور ہم کو اپنا فرمان بردار بنا اور ہماری ہی نسل سے ایک

امت اطاعت گزار بنا۔ (ان الفاظ سے آپ کی امت صرف ایک خاندان کی نسل تک ہی محدود رہ سکتی ہے) ان آیات میں تخصیص کے ساتھ صرف ایک شہر مکہ اور اس کے رہنے والوں کے لیے ہی دعائی گئی ہے اور صرف اپنی ہی نسل سے تشکیل پانے والی ایک امت کی آرزو کی گئی ہے۔ تمام دنیا یادیگر شہروں کا اس میں کہیں کوئی ذکر نہیں ہے! نیز صرف اپنی ہی نسل کے لوگوں کو اطاعت گزار بنا کی آرزو کی گئی ہے۔

3. پھر "رہبنا وابعث فیہم رسولاً مِنْهُمْ....." اے ہمارے رب اور ان میں انہی میں سے ایک رسول مبعوث فرماجو ان پر (یعنی میری نسل کے لوگوں پر) تیری آیات پڑھے اور ان کو کتاب و حکمت سکھائے اور ان کو پاک کرے" (البقرہ: ۱۲۶-۱۲۷)

حضرت ابراہیم کی دعا سے صاف طور پر ظاہر ہو رہا ہے کہ آپ نے اس دعائیں صرف اپنی نسل (خصوصاً بنی اسماعیل) کے لوگوں کے لئے ہی اور انہی میں سے ایک نبی کی تمنا کی ہے جو ان کی اپنی ہی نسل کی ہدایت کے لئے مبعوث ہو۔

اب اگر ہمارے رسول کریم اسی دعا کے مستجاب ہونے کا نتیجہ تھے تو آپ کا دائرہ تبلیغ بھی صرف بنی اسماعیل یا زیادہ سے زیادہ تمام اولاد ابراہیم تک ہی محدود ہونا چاہئے، ورنہ آپ اس دعا کے مصدق نہیں کھلا سکتیں گے۔ اس بات کا فیصلہ خود اللہ تعالیٰ نے سورہ الجمعہ کی آیت ۲ میں کر دیا ہے جس میں فرمایا:

هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي الْأَمَمِينَ رَسُولًا مِّنْهُمْ يَتَّلَوُ عَلَيْهِمْ آيَتِهِ وَيَزْكُّهُمْ  
ترجمہ وہی ہے جس نے آن پڑھوں (غیر اہل کتاب) میں انہی میں سے ایک رسول مبعوث کیا جو ان پر اس کی آیتیں پڑھ پڑھ کر سناتا ہے اور انہیں کتاب و حکمت سکھاتا ہے (۲۲:۲)

یہ آیت تمام اولاد ابراہیم کو حضرت ابراہیم کی وہ دعایا دلار ہی ہے جو آپ نے صرف اپنی ذریت کے لئے مانگی تھی، کیونکہ یہ آیت صاف طور پر بتا رہی ہے کہ آنحضرت کو صرف امیں (جس کے معنی اکثر علماء نے غیر اہل کتاب کے ہی لئے ہیں) کی طرف ہی مبعوث فرمایا تھا۔

اور اس دعا یعنی "اے ہمارے رب اور ان میں انہی میں سے ایک رسول مبعوث فرماء" کے تحت آپ کو انہی میں سے اٹھایا اور آپ نے باقاعدہ طور پر صرف شروع میں تمام اولاد ابراہیم کو تبلیغ کی اور پھر بھرت کے بعد آہستہ آہستہ تبلیغ کو اولاد اس معلیل تک ہی محدود کر لیا تھا، اور شاہان عجم کو مملکت عربیہ کی طرف سے قرآنی تعلیمات کے بجائے صرف سیاسی اطاعت کے لئے حکم نامے ہی ارسال فرمائے جن میں (سوائے جہش کے) اکثر جزیہ کی طرف اشارہ بھی پایا جاتا تھا، جس کا مطالبہ اہل عرب سے کبھی نہیں کیا گیا تھا۔

اہل عجم کے لئے قرآن کریم کی دینی تبلیغ کا اہتمام نہ کبھی عہد رسالت میں کیا گیا اور نہ ہی عہد راشدہ میں۔ بلکہ صحابہ کرام کو قرآنی تحریروں کو عجم یا اپنے دشمنوں کے علاقے میں لے جانے تک سے منع فرمایا تھا جس کا مقصد آج کے علماء، احترام کی غرض بتاتے ہیں، مگر دراصل اس وقت اُن تحریروں میں بعض قومی بقاء کے ایسے راز پہنچا تھے جن کا عجم کے دشمنوں پر عیاں ہو جانا قومی بقاء کے لئے خطرہ بن سکتا تھا۔ جن میں خصوصیت کے ساتھ آنحضرت کی زبانی تقریریں زیادہ اہم تھیں جنہیں اُس وقت تحریری طور پر محفوظ کرنے سے منع فرمادیا گیا تھا۔

سورہ عنكبوت کی یہ آیت کہ "کیا ان کے لئے یہ کافی نہیں کہ ہم نے تم پر یہ کتاب نازل کی جوان کو سنائی جاتی ہے" (۲۹:۵) بھی مخصوص لوگوں کی طرف اشارہ کرتی ہے کیونکہ ان آیات میں عرب قوم کے علاوہ کسی اور قوم کو فیض پہنچانے کا ذکر نہیں ہے۔ ورنہ یہاں یوں کہا جاتا کہ "وہی ہے جس نے تمام دنیا کی طرف ایک رسول بھیجا جو تمام بني نوع انسان پر اس کی آیتیں پڑھ پڑھ کر سناتا ہے اور بلا امتیاز ملک و ملت سب کو کتاب و حکمت کی تعلیم دیتا ہے۔" اس کے برخلاف دعائیں بھی یہی فرمایا گیا ہے کہ "اے ہمارے رب اور ہم کو اپنا فرماں بردار بنا اور ہماری نسل سے ایک جماعت (اپنی) اطاعت گزار بنا" (۲:۱۲۸)

چنانچہ جن باتوں کی حضرت ابراہیم اور حضرت اسماعیل نے اپنی دعاؤں میں خواہش ظاہر کی تھی وہ ایک خاص نسل کے لوگوں تک ہی محدود رکھی گئی تھی۔ اسی طرح سورہ ابراہیم کی آیت ۳۵ میں حضرت ابراہیم نے صرف شہر مکہ کے لئے ہی امن کی دعائی گئی تھی دنیا کی تمام آبادیوں

کے لئے نہیں۔ نیز فرمایا تھا کہ "وَاجْبَنِي وَبَنِيَّ أَنْ تَعْبُدَ الْاَصْنَامَ" مجھے اور میری اولاد کو اس سے بچا کہ ہم بت پرست بنیں" (۱۷:۳۵) نیز دیکھئے اسی سورت کی آیات ۳۸ تا ۳۰، جن میں حضرت اسماعیل اور حضرت اسٹحق نے اپنی تمام نسل (ذریعی) کے لئے دعائی گئی ہے۔ ایک دوسری جگہ بھی حضرت ابراہیم صرف اپنے بیٹوں کو وصیت کرتے ہوئے فرماتے ہیں جسے اللہ تعالیٰ نے قرآن میں دھرا یا ہے۔ "اور یہی وصیت کی تھی ابراہیم نے اپنے بیٹوں کو اور یعقوب نے بھی کہ "اے میرے بیٹو! بیشک اللہ نے چن کر دیا تم کو دین سوت (سب) ہرگز نہ مرنا مگر مسلمان" (البقرہ: ۱۳۲) اسی سورہ بقرہ کی آیت ۱۲۸ میں حضرت ابراہیم نے اللہ تعالیٰ سے دعائی گئی تھی کہ "اور ہمیں ہمارے مناسک (حج کی رسومات) بتا اور ہم پر رحمت سے توجہ فرما" (۱۲:۲۰)

چنانچہ آنحضرت نے ۱۰ھ میں جو حج "حجۃ الوداع" کے نام سے ادا کیا اس کا مقصد بھی یہی تھا کہ آپ اپنی نسل اور قوم کے تمام لوگوں کو جو اس وقت تک مسلمان ہو جکے تھے انہیں ان کے مناسک سکھائیں، اسی لئے آپ نے فرمایا، "مجھ سے مناسک حج اچھی طرح سیکھ لو شاید میں آئندہ سال حج نہ کر سکوں" ۔

اسی موقع پر آپ نے اپنی زندگی کا وہ مشہور خطبہ بھی دیا جو ایک ساتھ تو کسی کو بھی یاد نہ رہ سکا مگر اس کے چیدہ چیدہ حصے بعد میں صحابہ کرام سے الگ الگ جمع کئے گئے جس میں آپ نے اسلام کے تمام بنیادی اصول بیان فرمائے۔

اسی موقع پر آپ نے فرمایا تھا کہ "جو مسلمان اس وقت یہاں موجود ہیں وہ میری ان تمام باتوں کو غیر حاضر لوگوں تک پہنچا دیں" یہ ایک آخری اور نہایت ہی مناسب وقت اس بات کے اظہار کا تھا کہ اگر آپ کو تمام دنیا کے لئے مبوعث فرمایا گیا تھا (جبکہ یہ بات سنت ﷺ کے بھی خلاف ہوتی، سورہ ابراہیم: ۳، جس میں فرمایا ہے "وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ رَّسُولٍ إِلَّا لِبَلَّاسِنِ قَوْمَهٖ" نیز کسی پیغمبر کا اجنبی ہونا) تو آپ اپنے اس خطبے میں اس بات کا کھل کر اظہار فرماسکتے تھے کہ "جو اس وقت یہاں موجود ہیں وہ میرے اس پیغام کو براہ راست عربی زبان میں یا تمام دیگر اقوام کی زبانوں میں ایک کے بعد ایک ترجم کرائے تمام دنیا کے لوگوں تک تا قیامت پہنچاتے رہیں" مگر ہم

دیکھتے ہیں کہ آپ نے کوئی ایسا واضح جملہ یا اعلان اپنے اُس خطبہ میں نہیں فرمایا۔ بلکہ صرف یہی فرمایا کہ "اس وقت جو یہاں غیر حاضر ہیں تم انہیں بھی میری یہ باتیں ضرور پہنچا دینا" جو ایک نہایت سادہ سی بات تھی اور اگر ہم اسے حضرت ابراہیم کی دعا کے پس منظر میں سمجھنے کی کوشش کریں جس میں آپ نے فرمایا تھا "اے میرے رب ہم کو اپنا فرمان بردار بنا اور ہماری نسل سے ایک جماعت کو اپنا اطاعت گزار بنا اور ہم پر رحمت سے توجہ فرمائے" (۲۸:۲)، تو یہ بات واضح ہو جاتی ہے کہ یہاں آنحضرت جن غیر حاضرین تک اپنی بات پہنچانے کی ہدایت فرمائی ہے تھے وہ اس وقت کے ہی وہ تمام مسلمان تھے جو حجۃ الوداع میں شریک نہیں تھے جو کہ تمام کے تمام عرب قوم کے لوگ یعنی ابراہیم کی ذریت تھے، جن کی طرف آپ اس دعا کے مستجاب ہونے کی رو سے مبouth فرمائے گئے تھے اور جن تک یہ پیغام پہنچنے کی صورت میں آپ کے اُس مشن کی تکمیل ہو جاتی تھی جس کی توقع اس دعا کے تحت آپ سے کی گئی تھی۔ جس کی رو سے قرآن کریم کے ان تمام خطابات کا دائرہ بھی جن میں "یا ایها الناس، اور قل یا لیلیها الناس ای رسول اللہ الیکم جمیعاً" (الاعراف: ۱۵۸) فرمایا گیا تھا زیادہ سے زیادہ تمام آل ابراہیم تک پہنچتا ہے۔ اس لئے قرآن کریم نے ہمیشہ اپنی تمام تبلیغ میں صرف انہی لوگوں کو اپنا مخاطب بنایا ہے۔

اگرچہ خداورب العالمین ہے لیکن قرآن میں تمام دنیا کے شہروں میں سے صرف مکہ شہر کو ہی ایک خاص اہمیت دی گئی ہے۔ اسی لئے رسول کریم نے شہر مکہ کی ربوبیت کرنے والے رب کا حکم خصوصیت کے ساتھ اہل مکہ کو سنا یا (اے نبی ان لوگوں سے کہو کہ) "مجھ کو تو بس یہی حکم ملا ہے کہ اس شہر (مکہ) کے مالک کی عبادت کروں جس نے اس کو عزت دی ہے" (النمل: ۹۱)

اس بناء اہل مکہ کو یہ خصوصیت حاصل ہے کہ وہ رب کعبہ کے سب سے زیادہ شکر گزار ہوں جس نے ان کے شہر کو تمام جہانوں کے شہروں میں ایک خاص حرمت و برکت عطا فرمائی، اور بے شک اس شہر میں رہنے والے اُس وقت قبیلہ قریش کے افراد ہی تھے جن کے لئے اللہ نے اُس دعا کے مستجاب کرنے کے لئے ڈھائی ہزار سال کا وقفہ دیا، یہاں تک کہ فہر قریش کی کئی پشتیں اس شہر میں آباد ہو چکیں، اور آج شہر مکہ نہ صرف اہل عرب کے لئے بلکہ عجمی مسلمانوں

کے لئے بھی ایک بہت بڑی زیارت گاہ اور سیاحت کا مرکز بن چکا ہے۔

اب اگر یہ تسلیم کر لیا جائے کہ حضرت ابراہیم کی دعا کے مطلوب و مقصود اور مصدقہ ہمارے نبی حضرت محمد مصطفیٰ ہی ہیں، تو پھر اس کے بعد حضرت ابراہیم علیہ السلام کی دعا کے ایک ایک لفظ کو آپ خواہ لکھتی ہی بار پڑھ لیں ان سے کسی طرح یہ مطلب نہیں نکالا جاسکتا کہ اس دعا کا مصدقہ کوئی ایسا نبی ہو سکتا ہے کہ جو عالمگیر نبی ہو یا ہتھی دنیا تک کے تمام نبی نوع انسان کے لئے ہو! کیونکہ اگر ایسا ہوتا تو اس دعا میں بجائے صرف ایک شہر کے تمام دنیا کو امن کا گھوارہ بنائے جانے کی دعا مانگی جاتی، اور یہ کہنے کے بجائے کہ "اے ہمارے رب ہم کو اپنا فرمان بردار بنا اور ہماری نسل "ومن ذریتینا" سے ایک فرمان بردار امّت پیدا کر" کے بجائے یہ ہوتا کہ "اے نبی نوع انسان کے رب تو اس دنیا کے تمام بنسے والوں کو ہمارے ذریعہ سے اپنا فرمان بردار بنا اور ہم میں سے کسی ایسے شخص کو مبعوث فرماجو پوری دنیا کا درد اپنے دل میں رکھتا ہو اور جو پوری دنیا کو امن کا گھوارہ بنائے کے"

مگر ہم دیکھتے ہیں کہ اس دعا میں ایسی تو کوئی ذمہ نہیں کی گئی ہے کہ جس کی بنا پر ہم اس دعا کے مصدقہ کو تمام نبی نوع انسان کیلئے مبعوث کیا جانے والی کہہ سکیں۔ اس کے بر عکس ہم دیکھتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے:

لقد جاءَكُمْ رَسُولٌ مِّنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنْتُمْ حَرِيصٌ عَلَيْكُمْ

ترجمہ (اے اہل قریش) "تمہارے پاس آیا رسول تمہارے اپنے میں

سے شاق گزرتا ہے اس پر تمہارا دکھ پانا جو (تمہاری بھلائی کے لئے) تم

پر حریص ہے" (التوبہ: ۱۲۸)

اسی طرح ہم دیکھتے ہیں کہ حضرت ابراہیم بھی اپنی ذریت کی بھلائی کے لئے ہمیشہ بے حد حریص رہا کرتے تھے۔ چنانچہ جب حضرت ابراہیم کو اللہ تعالیٰ نے تمام لوگوں کا امام (یعنی آپ کی پوری قوم کا امام) بنانے کا ارادہ ظاہر فرمایا تو آپ نے فوراً ہی دریافت کیا "قالَ وَمَنْ ذرِيقِي؟" (۲: ۱۲۲) اور میری اپنی اولاد کے بارے میں کیا حکم ہے؟

چنانچہ ہم دیکھتے ہیں کہ تمام تاریخِ حنفیت میں ان کے پیغمبروں نے اپنے اہلیت اور اپنی قوم کے سوا کہیں بھی غیر وہ کیلئے کبھی کسی نیک تمناؤں یا خواہشات کا اظہار نہیں کیا اور اگر ان کا ذکر کبھی کیا بھی تو غیر سمجھ کر یا اپنادشمن سمجھ کر ہی کیا! اب اس کی روشنی میں آپ خود ہی فیصلہ کیجئے کہ عربی قرآن کن کے لئے نازل فرمایا گیا تھا۔ تمام دنیا کے لئے یا صرف آل ابراہیم کے لئے؟ اور اگر اسلام کے عالمگیر ہونے کے اس سے قوی یا واضح دلائل خود قرآن کریم، احادیث نبوی یا تاریخِ خلافتِ راشدہ سے پیش کئے جاسکتے ہیں تو وہ دلائل دنیا کے سامنے ضرور پیش کئے جانے چاہئیں، تاکہ میرے جیسے کم علم لوگوں کے ذہنوں سے ایسے تمام شبہات دور ہو سکیں۔ کیونکہ اتنے بڑے دعویٰ کو محض اشاروں کنایوں یا ذاتی عقیدت مندیوں سے ثابت نہیں کیا جاسکتا۔ اس کیلئے قرآن کی صرف منصوص آیات سے ہی ایسا دعویٰ کیا جاسکتا ہے یعنی نہایت ہی واضح الفاظ جن کی تاویل کی ہر گز ضرورت پیش نہ آئے، صرف انہی کے ساتھ ایسے دعویٰ کو پیش کیا جانا ضروری ہے۔

ان دلائل کے بعد جو اس کتاب کے باقی حصوں میں پیش کئے گئے ہیں، محض قرآن و سنت یا خلفائے راشدین کے دورِ اقتدار سے اس بات کو ثابت کرنا کم سے کم میرے لئے تو کوئی آسان کام نہیں۔ ۶

ایک حلقة میں صد اسمیٰ تری تقریر کی  
کیا یہی تبلیغ ہے اسلام عالم گیر کی  
نیسم امر وہی

جہاں تک میرا خیال ہے خود قرآن نے اپنے بارے میں عالمگیر ہونے کا ایسا کوئی دعویٰ نہیں کیا ہے۔ یہ بنو عباس کے دور کے عجی مسلمانوں کا اسلام قبول کرنے کے جواز کے لئے قرآن سے منسوب کیا ہوا دعویٰ ہے جو غلبہ اسلام اور اس کے ذریعہ سے حاصل ہونے والی برکتوں کی وجہ سے کبھی ان کی اشد ضرورت بن گیا تھا۔

مذہب محض کوئی عقیدہ ہی نہیں ہے بلکہ اس کے ساتھ اس کے کچھ سماجی، معاشرتی، سیاسی،

معاشی اور قومی مضرات بھی ہوتے ہیں۔ خصوصاً ایسی صورت میں جبکہ وہ کسی غیر قوم یا مختلف معاشرے سے بھی تعلق رکھتا ہو، تو اسے قبول کرنے سے پہلے اُس کے اپنی قوم کے سماجی، معاشرتی، سیاسی، معاشری اور قومی مفادات پر پڑنے والے اثرات اور اس کے دور رسم تنائج پر بھی نظر رکھنی چاہئے، کہ یہ اکثریت حاصل کرنے کے بعد اپنی ہی قوم کے مفادات کے لئے مسائل بھی پیدا کر سکتا ہے اور قومی آئین پر بھی اثر انداز ہو سکتا ہے۔ جو کسی خطے کے قومی اور سیاسی مفادات کیلئے نہایت مضر ہو سکتے ہیں۔

انسان کے لئے بالآخر ہر شے کا معیار خود انسان کی اپنی عقل کو ہی فرار دیا جا سکتا ہے۔ چنانچہ قرآن کی سب سے بڑی صداقت یہی ہے کہ اس نے اپنی پرکھ کے لئے بھی انسان کو عقل استعمال کرنے کا مشورہ دیا ہے بلکہ کہنا چاہئے کہ حکم دیا ہے، اگر اللہ تعالیٰ کی نظر میں انسانی عقل اتنی ہی ناقص ہوتی جتنا کہ بعض علماء بیان فرماتے ہیں تو قرآن مجید میں اس کا تقاضہ نہ کیا جاتا جبکہ یہ انسانی عقل کے میعاد پر پورا بھی اترتا ہے بشرطیکہ آپ اس کے جائے نزول، زمانے اور مناطبوں کو بھی ملحوظ خاطر رکھیں۔

نوٹ: غیر اہل کتاب یعنی امیین سے قرآنِ کریم کی مراد اس وقت صرف بنی اسرائیل ہی تھی کیونکہ اس سے پہلے قرآنِ کریم میں جن کتابوں کا ذکر آیا ہے وہ صرف بنی اسرائیل پر نازل ہونے والی کتابیں ہیں، دنیا کی دیگر کتابوں کا ذکر بنی اسرائیل کیلئے ضروری نہیں سمجھا گیا لیکن بعد میں مسلمانوں کا واسطہ عیسائیوں، اہل ایران اور اہل ہند سے پڑا تو انہوں نے تاویل کے ذریعے ان قوموں کو بھی جنگی اور معاشری مقاصد کے لئے بنی اسرائیل کی طرح اہل کتاب میں شامل کر لیا۔

## کیا قرآن کا ترجمہ بھی متر آن کہ لاسکتا ہے؟

کیا خدا نے کبھی یہ بھی چاہا تھا کہ قرآن کو ترجمہ کے ذریعہ سمجھا جائے؟ اس میں کچھ شک نہیں کہ ہر تقریر یا تحریر اپنے مخاطبوں سے خطاب کے وقت، پہلے سے ان کی علمی معلومات اور معیار و ذوق کا لحاظ رکھ کر ہی کی یا لکھی جاتی ہے، جس میں بہت سی باتیں ایسی بھی ہوتی ہیں جن کا بیان کرنا یا ان کی وضاحت کرنا اس وقت ضروری نہیں سمجھا جاتا اور انہیں یہ فرض کر کے آگے بڑھ جانا پڑتا ہے کہ یہ بات پہلے سے ان کے علم میں ہے اور مخاطب اس بات کے مخفی اشارے و کنانے سمجھ رہے ہیں۔ نہ ہی اس وقت اس بات کا لحاظ رکھا جاتا ہے کہ اسے کسی دوسری زبان میں ترجمہ بھی ہونا ہے۔

ایک ایسے ہی سوال کا جواب علامہ اقبال میر غلام بھیک نزنگ صاحب کو اپنے اُن خطبات کے سلسلے میں دیتے ہوئے فرماتے ہیں جو آپ نے حیدر آباد اور میسور میں دئے تھے، علامہ اقبال لکھتے ہیں:

باقی رہا (اُن) یلچروں کے ترجمہ کا کام سو یہ ناممکن نہیں تو مشکل اور از بس مشکل ضرور ہے (کیونکہ) ان یلچروں کے مخاطب زیادہ تر مسلمان ہیں جو مغربی فلسفے سے متاثر نہیں اور اس بات کے خواہشمند ہیں کہ فلسفہ اسلام کو فلسفہ جدید کے الفاظ میں بیان کیا جائے اور اگر پرانے تخیلات میں خامیاں ہیں تو ان کو رفع کیا جائے۔ میر اکام زیادہ تر تعمیری ہے اور اس تعمیر میں میں نے فلسفہ اسلام کی بہترین روایات کو ملحوظ خاطر رکھا ہے، مگر میں خیال کرتا ہوں کہ اردو خواں دنیا کو شاید ان سے فائدہ نہ پہنچ کیونکہ بہت سی باتوں کا میں نے فرض کر لیا ہے کہ پڑھنے والے یا سننے والوں کو اس کا پہلے سے علم حاصل ہے اس

کے بغیر چارہ نہ تھا۔" (مکاتب اقبال، حوالہ سیرت اقبال از محمد طاہر فاروقی، ص ۲۵۷)

انہی یلکھروں کے بارے میں جناب ڈاکٹر جاوید اقبال فرماتے ہیں:

"اقبال کی فکر ان کی نظر میں ہے جس پر بہت کم توجہ دی گئی ہے۔ علامہ اقبال کی فکر مر بوط انداز میں ان کے چھ یلکھروں میں نظر آتی ہے، لیکن اپنی زندگی میں نذیر نیازی سے ان کا ترجمہ کروانے کے باوجود خود علامہ کو اسے چھپوانے کی ہمت نہ ہوئی کہ ان پر کفر کے فتوے لگادے جائیں گے۔"

یہی حال قرآنی تعلیمات کا تھا، یہ اس لئے ضروری تھا کہ جو نصیحت یا تعلیم کسی نبی کے ذریعہ کسی قوم کو دی جا رہی ہو وہ ان کی سمجھ میں صاف صاف آجائے اور ان کو کوئی اشتباہ باقی نہ رہے، یہ اللہ تعالیٰ کی ایک ایسی سنت رہی ہے جسے اللہ نے کبھی ترک نہیں کیا اور کرتا بھی کیوں، جبکہ اس نے یہ فرمادیا کہ "وَلَنْ تَجِدَ لِي سُنْنَةَ اللَّهِ تَحْوِيلًا" ترجمہ، تو اللہ کی سنت میں کبھی تبدیلی نہیں پائے گا" البتہ شریعتوں کا تعلق ہمیشہ قومی اور معاشرتی ضرورتوں پر مبنی رہا ہے، شریعتوں کا تعلق اللہ تعالیٰ کی سنت سے نہیں ہے اس میں ہمیشہ قومی ضرورتوں کے مطابق تبدیلیاں ہوتی رہی ہیں، البتہ اللہ تعالیٰ کی یہ سنت ضرور رہی ہے کہ اس نے پیغمبروں کا انتخاب ہمیشہ اسی قوم سے کیا جو انہی میں رہتا اور بستار ہا ہو، وہ خود اور اس کی زبان بھی اجنبی نہ ہو۔ یہی وجہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے جب کبھی کبھی کوئی شریعت یا نصیحت نازل فرمائی وہ ہمیشہ اسی قوم کے کسی فرد اور انہی کی اپنی زبان میں ارسال فرمائی تاکہ وہ انہیں اچھی طرح سمجھا سکے۔

"وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ رَّسُولٍ إِلَّا لِبَلَسَانِ قَوْمِهِ"

اور جب کبھی ہم نے کوئی پیغمبر بھیجا تو (اس کو) اسی قوم کی زبان میں (بات چیت کرتا ہوا بھیجا) تاکہ وہ ان کو اچھی طرح سمجھا سکے (برائیم: ۲)

ایسا کبھی نہیں ہوا کہ مخاطبین اُس زبان تک سے واقف نہ ہوں جو ان کی ہدایت و رہنمائی کے لئے نازل کی گئی ہو، چنانچہ اللہ تعالیٰ نے آنحضرت سے فرمایا "فَإِنَّمَا يَسِّرْنَاهُ بِلِسَانَكُلْعَلَّهُمْ يَعْذِّزُّكُمْ" (الدحان: ۵۸) ترجمہ "تو (اے پیغمبر) ہم نے اس (قرآن) کو تمہاری بولی میں

1- روزنامہ جنگ کراچی ۱۸ نومبر ۱۹۹۱ء ص ۳، مضمون جناب ارشاد احمد حقانی

اس غرض سے آسان کر دیا ہے کہ یہ (یعنی اہل عرب اس سے) نصیحت پکڑیں "نیز سورہ مریم: ۷۶، میں بھی اسے دھرا یا۔ آج تک کبھی ایسا نہیں ہوا کہ کسی پیغمبر نے غیر یا ہمسایہ قوموں کا دردیا خیال بھی اپنی قوم کی طرح محسوس کیا ہو۔

وہی الہی کی پوری تاریخ میں کبھی ایسا بھی نہیں ہوا کہ چین والوں کو ہدایت سنگریت میں بھیجی ہو یا فارس اور اہل یونان کے لئے چینی زبان میں۔ الہامی تعلیمات اور ان کی جائے نزول کا مشاہدہ کرنے سے یہ بات صاف طور پر سمجھی جاسکتی ہے کہ اللہ تعالیٰ کا یہ ایک ایسا اصول رہا ہے جسے اس نے کبھی فرماوشاں نہیں کیا اور تاریخ عالم سے کوئی ایک مثال بھی ایسی پیش نہیں کی جاسکتی جس میں خدا نے اس اصول کو مد نظر نہ رکھا ہو۔ زبانوں کا سمجھنا ایک نہایت ہی نازک مسئلہ ہے۔ پھر ہم یہ بھی دیکھتے ہیں کہ عموماً ہر آسمانی ہدایت میں صرف کسی ایک ہی قوم کی مخصوص بیماریوں اور گمراہیوں کا ذکر ہوتا ہے۔ قرآن بھی ایک ایسی ہی کتاب ہے جس میں ایک خاص قوم یعنی اولاد ابراہیم کا ہی ذکر ہے، مثلاً تم اللہ کی آیات کو ان کی جگہ سے بدلتے ہو، تم اللہ کیلئے بیٹیاں اور اپنے لئے بیٹے رکھتے ہو، تم اپنی بیٹیوں کو قتل کرتے ہو، یا تم اللہ کی اوٹنی کو پانی پینے سے روکتے تھے وغیرہ۔ ان سب بالتوں کا تعلق ایک خاص قوم کی معاشرتی زندگی سے تھا، ظاہر ہے کہ اللہ تعالیٰ اگر کسی قوم میں یہ برائیاں نہ پائے تو ان پر کبھی یہ الزم بھی نہ لگا سکے گا کہ تم نے یا تمہارے آباء نے ایسا کیا۔ کیونکہ بے قصور پر الزام تہمت کھلاتی ہے، جس بات سے اللہ اپنے بندوں کو منع کرتا ہو تو خود کیونکر ایسا کر سکتا ہے اس سے ظاہر ہوا کہ قرآن کریم کے مخاطب صرف اولاد ابراہیم ہی ہو سکتے ہیں، پھر دوسری قویں اُن الزامات کو کیونکر قبول کر سکتی ہے جن سے ان کا کوئی تعلق ہی نہ ہو کیونکہ کسی بے تعلق کلام کو بلا وجہ خود کا مخاطب سمجھ لے جو ان سے مخاطب ہی نہ ہو۔

ہم دیکھتے ہیں کہ قرآن کریم عربوں پر براہ راست اور بلا تقاویت زمانہ، عربی رائج میں نازل ہوا، لہذا اُس دور کے عرب اپنے سلیقہ اور عصری مناسبت سے قرآن کی عربی کے مطالب و معانی با آسمانی سمجھ لیتے تھے۔ لیکن جب وہ طبقہ گزر گیا اس کتاب میں کا واسطہ ان لوگوں سے پڑا جن کی نہ تو زبان ہی عربی تھی اور نہ ہی وہ اُن عربی الفاظ کی باریکیوں اور نزاکتوں کو اُن عربوں کی

طرح سمجھ سکتے تھے جیسا کہ وہ عرب اپنی فطری صلاحیتوں کی بنا پر بلا تفسیر و تاویل مادری زبان ہونے کے ناتے سمجھ لیتے تھے، تو وہ ان کے لئے مشکل ہو گیا یعنی وہی "یسّرنا القرآن" صاف صاف سمجھ میں آنے والا قرآن جب اپنی سرزی میں یعنی اپنی جائے نزول سے باہر ان لوگوں میں پہنچا جہاں وہ مشکل اور اجنبی تھا تو ان پر اپنے معنی کا محتاج بیان ہوا کیونکہ جس جگہ وہ نازل ہوا تھا یا کہنے کہ جس قوم پر وہ نازل ہوا تھا وہاں تو وہ اپنی اولاد کی طرح پہچانا جاتا تھا اور اپنے مانی الصمیریا معنی و مفہوم کے لئے کسی لغت یا تشریح کا محتاج نہ تھا۔ لیکن جب وہ ایک اجنبی ماحول میں پہنچا تو ان کے لئے قدرتی طور پر اکثر مقامات میں قرآنی عبارات کا صحیح مفہوم سمجھنے میں، عربوں کے مخصوص آداب و رسوم سے عدم واقفیت کی بنا پر دشواریاں پیش آنے لگیں، جن پر بعد کے علماء حق کو واشگاٹ الفاظ میں اس بات کا اعتراف کرنا پڑا کہ چونکہ قرآن کے اولین مخاطب عرب اور بالخصوص قریش تھے اس لئے اس میں ان کی زبان، عادات و رسوم اور احکاماتِ مروجہ کی خاص رعایت رکھی گئی ہے۔ اسی لئے غیر عرب دنیا پر اس کے احکامات کی حرف باحرف پابندی بھی لازم نہیں آتی، اگرچہ قرآن ان کا حکم دیتا ہو۔ اور یہی بات غیر عرب دنیا کے لئے قومی نقطہ نظر سے الگ الگ "فتہ جدید" کی بنیاد بنتی چاہئے جس پر و تماً فو قَنَاطِرَ ثانِي بھی ہوتی رہے۔

قرآن کریم امیں عرب پر عربی میں یعنی قریش کے اپنے لب و لبجے میں نازل ہوا اس لئے وہ لوگ نہ صرف اس زبان کے اسلوب و نسخ اور انداز بیان سے خصوصی طور پر واقف تھے بلکہ وہ اس کے ادبی مقام سے بھی خوب واقف تھے جس کے ذریعہ وہ نہ صرف قرآن حکیم کی آیات کا صحیح مطلب اُس کے موقع و محل کی مناسبت سے بخوبی سمجھ جاتے تھے بلکہ وہ یہ بھی جانتے تھے کہ اس کی عبارت میں کہاں کہاں عربی محاورے اور فصاحت و بلاغت کے کمالات دکھائے گے ہیں اور کہاں کہاں عبارت کو مناسب الفاظ سے موزونیت بخشی گئی ہے۔ جیسا کہ جناب قاضی ابو بکر قرآنی صنف تحریر اور اس کی مقبولیت کے بارے میں فرماتے ہیں:

"قرآن کے اعجاز میں یہ راز پہنچا ہے کہ اس کا اسلوب اُس دور کے

تمام معروف و مروج اسالیب سے مختلف ہے یعنی نہ تو یہ اُس (دور

کے) شعر کی طرح ہے اور نہ اُس نثر کی، جس کا اظہار اُس دور کے فصحاء اور شعراء اپنے کلام میں اکثر کیا کرتے تھے" <sup>2</sup>

گویا قرآنی انداز بیان اُس دور کی ایک ایسی جدید نثر تھی جو اپنے اندر شعر کی سی موزو نیت بھی رکھتی تھی اور عربی ادب کے اُس مقام کو بھی چھوڑتھی تھی جسے شعراء شاعری سمجھنے پر مجبور تھے جس کا تعلق پیغام رسانی سے تو تھا ہی لیکن ساتھ ہی عرب کے اُس دور کے ذوق سے بھی اس کا بہت گہرا تعلق تھا جس نے اہل زبان کے دلوں کو اپنی نغمیت سے بھی مسحور کر دیا تھا۔ جناب محمد حنیف ندوی جہاں قرآن کے انداز بیان پر مختلف آراء کا ذکر کرتے ہیں وہاں آپ اس رائے کا بھی اظہار فرماتے ہیں کہ:

"یہ اگرچہ ٹھیک نہ ہے تاہم اس میں شعر کی تمام خوبیاں بھی پائی جاتی ہیں" <sup>3</sup>

گویا قرآن اپنے اسلوب بیان میں اگرچہ نہ ہے مگر یہ اپنے اندر شعر کی پوری نغمہ سنجی بھی لئے ہوئے ہے۔

عرب گو بظاہر ان پڑھ تھے مگر قرآن کی عربی کے اعجاز کلام سے پوری طرح واقف تھے اور اس کے محاورے اور حقیقی و مجازی جملوں سے بھی اپنی عصری مناسبت اور سخن فہمی کی بنا پر اپنے سے پہلے اور بعد میں آنے والوں پر خاص فوقيت رکھتے تھے۔ قریش کے علاوہ دوسرے عرب قرآن کو صحیح طور نہ تو پڑھ سکتے تھے اور نہ پوری طرح سمجھ سکتے تھے۔"اسی لئے قرآن کریم کی بہت سی قراءاتیں تھیں۔ بعد کے لوگ ان سب کو تو محفوظ نہ رکھ سکے مگر قراءات سبعہ کو جائز قرار دینا پڑا۔" <sup>4</sup>

عرب میں قرآن کریم کا جن لوگوں سے واسطہ پڑنے والا تھا انہیں اپنی زبان دانی پر غرور کی حد تک فخر تھا اس لئے ضروری تھا کہ قرآن انہیں اسی میدان میں شکست دے چنانچہ عرب جاہلیہ میں اس وقت جو اسلوب بیان راجح تھا قرآن کریم نے انہی کے اسلوب بیان کو اپنا کر ان کا مقابلہ کیا۔

2- مطالعہ قرآن، ص ۷۰، از جناب محمد حنیف ندوی

3- مطالعہ قرآن، ص ۱۱۳

4- دیکھئے تاریخ القرآن، ص ۱۲۶، از جناب عبد الصمد صارم

جناب مولانا محمد عبد اللہ درخواستی، علامہ ابن قیم کے حوالے سے لکھتے ہیں:

"قرآن قدماء عرب کے اسلوب پر اتارا گیا ہے۔ وہ اپنے دعوے کو مضبوط و موگد کرنے کیلئے قسمیں اٹھاتے تھے لہذا اسی صورتِ حال کو سامنے رکھنے سے معلوم ہوتا ہے کہ قرآن مجید میں بھی قسمیں تاکید مرام کے لئے اٹھائی گئی ہیں" <sup>5</sup>

جبکہ رب العزت کے سوا کسی کی قسم اٹھانا جائز نہیں، اور رب المعلمین خود اپنی ہی مخلوق کی قسمیں اٹھا رہا ہے کلام الہی میں جتنی قسمیں ہیں وہ علی طریق الاستشہاد ہیں۔ اس لئے کہا جائے گا کہ اپنی مخلوق کی قسم اٹھانا اللہ تعالیٰ کی سنت نہیں بلکہ وقت کی ضرورت تھی۔

عرب جاہلیہ کے اس طریق اسلوب کی بہت سی مثالیں جناب ڈاکٹر طارق خان نے اپنے ایک مضمون میں پیش کی ہیں جس میں امر و القیس اور عہد جاہلیت کی ایک اور بڑی شاعرہ خنساء کے اسلوب کی خاص طور پر مثالیں دی گئی ہیں۔ (اذکار معلم، ص ۳۸۳۳، ستمبر ۱۹۹۳)

قرآنی عبارت دو پہلوؤں پر مشتمل ہے ایک ادبی اور دوسرے معنوی، کہیں اس کی عبارت پر ادبی پہلو زیادہ غالب ہے اور کہیں معنوی اور کبھی یہ دونوں کچھ بھی ہو جاتے ہیں بلکہ یہ کہنا بجا ہو گا کہ تمام قرآن پر ادبی رنگ زیادہ غالب نظر آتا ہے جس کی بناء پر قرآنی مضامین معنویت کے اعتبار سے کہیں زیادہ اپنے اندر رکھنے والی بیان کی خوبصورتی میں لاٹھا ہیں۔

جناب مولانا محمد حنیف ندوی ایک جگہ "قرآن حکیم کن معنوں میں مجذہ ہے" کا جواب دیتے ہوئے فرماتے ہیں:

"(قرآن) ادب لسان یا معنی و ترتیب کے کس کس پہلو کو اجاگر کرتا ہے؟ یہ وہ سوال ہے جس نے مسلمانوں میں ادب و لسان کے ذوق کی تخلیق کی اور فصاحت بلاغت اور "بد لیع" <sup>6</sup> و بیان کے نام سے مستقل فن کی بنیاد پڑی اس فن کے بارے میں بجا طور پر کہا جاسکتا ہے کہ یہ خالصتاً اسلامی ہے اور جدید خدمت

5- مقدمة القرآن، ص ۲۶

6- بد لیع کے معنی نئے اور انوکھے معنی پیدا کرنے یا پھر کسی لفظ سے ایک بالکل ہی نئی بات نکالنے کے ہیں۔

قرآن کا پروردہ ہے" <sup>7</sup>

یہی وجہ ہے جو قرآنی عبارت جس قدر اس دور کے ذوق سے آشنا اُتی فصحاء عرب کو براہ راست متاثر کر سکیں کسی اور کو بدیع و بیان کے ذریعہ بھی اپنی وہ حلاوت نہ چکھا سکیں۔ چنانچہ دیگر اقوام میں عملی دشواریوں کے پیش نظر اس بات کی ضرورت محسوس ہوئی کہ عربی لغت اور قواعد کی چھان بین کی جائے۔ لہذا اس بارے میں سوالات و جوابات کا ایک طویل سلسلہ نکل آیا جس کو خود سمجھنے اور دوسروں کو سمجھانے کے لئے کبھی سیرت نبوی کو جمع کیا گیا کبھی شانِ نزول کی تلاش کی گئی اور کبھی قدمی و جدید لغات سے اس کے مطالب سمجھنے کی کوشش کی گئی۔ سب سے بڑھ کر تفاسیر لکھنے والوں نے اپنے قلمی جوہر دکھانے شروع کئے بعض نے اسے ایک منفعت بخش کاروبار سمجھ کر بطور پیشہ بھی اختیار کیا، اور بے شمار تفاسیر کا ڈھیر لگادیا اور یہ سلسلہ آج تک جاری ہے اور شاید قیامت تک جاری رہے گا، لیکن اس کے بر محتی یعنی بلیغ اور حتمی معانی و مطالب ہمیشہ تشنہ بیان ہی رہیں گے۔

ابو جعفر طبری نے اپنی تاریخ میں روایت کی ہے کہ "حضرت عمر فرماتے تھے کہ قرآن کو مجرور کھو اور اس کی تفسیر نہ کرو..... (شاہ ولی اللہ فرماتے ہیں) میں کہتا ہوں کہ اس کے معنی یہ ہیں کہ قرآن کے سوا اور اپنے پر اور کچھ، اس کی تفسیر یا اس کی کسی چیز کی جو عام فہم نہ ہو شرح نہ لکھو۔" <sup>8</sup>

حضرت عمر نے ابن عباس سے دریافت فرمایا تھا کہ "یہ امّت باہم اختلاف کیوں کرنے لگے گی جب کہ ان سب کا نبی ایک ہے۔ تو حضرت ابن عباس نے کہا، امیر المؤمنین! ہم ہی وہ لوگ ہیں جن پر قرآن نازل ہوا پس ہم نے اس کو پڑھا اور معلوم بھی کر لیا کہ کس بارے میں وہ نازل ہوا تھا اور عنقریب ایسے لوگ آئیں گے جو قرآن تو پڑھیں گے مگر یہ نہیں جائیں گے کہ "وہ کن لوگوں کے بارے میں نازل ہوا تھا" تو وہ اس میں رائے زنی کرنے لگیں گے اور (جب) رائے زنی کرنے لگیں

7- مطالعہ قرآن، ص ۱۰۵-۱۰۶

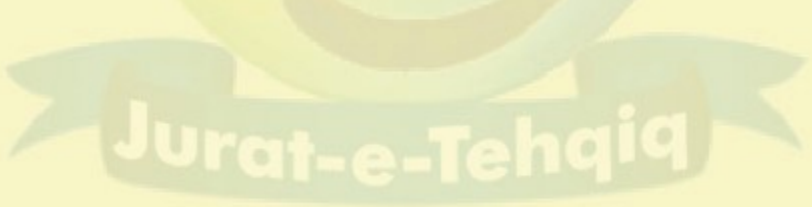
8- ازالۃ النغفاء، جلد چہارم، ص ۲۱۱

[prox](http://bit.ly/Jurat) <http://bit.ly/Jurat>

گے تو ایک دوسرے کی مخالفت کرنے لگیں گے اور ایک دوسرے کا گلا کاٹنے لگیں گے۔<sup>9</sup>

قرآنِ کریم کے فہم کے لئے اس کی آیات کا اسبابِ نزول یا شانِ نزول کا جاننا نہایت ضروری ہے۔ محمد بن سیرین کہتے ہیں میں نے عبیدہ سے قرآن کی ایک آیت کے بارے میں دریافت کیا تو انہوں نے کہا کہ "اللہ تعالیٰ سے ڈرو اور حق بات کہو وہ لوگ (یعنی صحابہ کبار) گزر گئے جو یہ جانتے تھے کہ اللہ تعالیٰ نے کس بارے میں قرآن نازل فرمایا ہے۔"<sup>10</sup>

اس سے آپ فہم القرآن کی دشواریوں کا اندازہ بہت آسانی سے لگا سکتے ہیں۔ اس لئے کہا جائے گا کہ قرآنِ کریم کا ترجمہ ہرگز قرآن کا قائم مقام نہیں بن سکتا۔ اور نہ ہی اُسے قرآن کہا جا سکتا ہے لفظ قرآن کا اطلاق صرف قرآن کے متن پر ہی کیا جا سکتا ہے اور جب متن کے ترجمہ پر لفظ قرآن کا اطلاق ہی نہیں ہو گا تو پھر اس کے ترجمے سے کسی پر استدلال بھی نہیں کیا جا سکتا۔ کیا کہتے ہیں علمائے دین پیچ اس مسئلے کے؟



Jurat-e-Tehqiq

9- اصول الفقہ الخضری، ص ۲۰۶، محوالہ قرآن مجید کا نزول اور وحی از مولانا محمود الحسن خسرہ، ص ۳۱۰

10- ایضاً، ص ۳۱۵

## مادری زبان

یہ بات متفقہ طور پر تسلیم کی جاتی ہے کہ صرف مادری زبان ہی انسان کے اظہارِ خیال اور قبول تاثر کا بہترین ذریعہ ہے کیونکہ عام انسان اُسی زبان سے بہتر طریقہ پر افہام و تفہیم کا کام لے سکتا ہے جس زبان کے بارے میں اُسے یہ بھی یاد نہ ہو کہ اس نے وہ زبان کہاں، کب اور کیسے سیکھی، یقیناً ایسی زبان صرف وہی ہو سکتی ہے جسے کسی نے بچپن ہی سے گویاً یا نطق کا ذریعہ بنایا ہو۔ ایسی ہی زبان کو اصطلاح عام میں مادری زبان کہا جاتا ہے۔ مادری زبان کی ایک تعریف یہ بھی ہے کہ اس کے جانے اور سمجھنے کے لئے نہ تو اس زبان کے قوانین و ضوابط ہی کے جانے کی ضرورت پیش آئے اور نہ ہی اس کے عام الفاظ کے مطالب سمجھنے کے لئے کبھی کسی لغت کی حاجت محسوس ہو۔

چنانچہ قرآن کریم اپنے زمانہ نزول میں اسی طرح سمجھایا پڑھا جاتا تھا خواہ آج اُس کے اپنے معنی و مطالب کی کسی لغت یا قواعد سے تائید ہوتی ہویا نہ ہوتی ہو، کیونکہ ہر مادری زبان اپنے بولنے والوں کے لئے معنی نہیں بلکہ مفہوم یا تاثر اپنے اندر رکھتی ہے۔ مثلاً ایک دیہاتی بزرگ اگر کسی پنچایت میں زور شور سے تقریر کر رہا ہو اور کوئی شخص اچانک اس سے کسی بھی عام لفظ کے معنی دریافت کر بیٹھے تو یقیناً وہ اس کے لغوی معنی بیان کرنے پر قادر نہ ہو سکے گا، حالانکہ اُس وقت وہ اور اس کے تمام مخاطب اچھی طرح اُس لفظ کا مطلب سمجھ رہے ہوتے ہیں۔ بعض لوگوں کا خیال ہے کہ ایک اچھے استاد کی مدد سے کوئی بھی غیر ملکی زبان سیکھی جاسکتی ہے، اس سلسلے میں جناب شیخ محمد اکرام (مؤلف، آپ کوثر، رود کوثر اور موج کوثر) ایک جگہ لکھتے ہیں:

"عام طور پر ہمارے علماء کو جن کی زندگیاں ہندوستان میں گزریں، عربی زبان

میں وہ مہارت حاصل کرنا جو اہل زبان کا حصہ ہے اس قدر مشکل ہے کہ ہمیں اس پر تجھب نہیں کرنا چاہئے سوائے چند مستثنیات کے ہمارے بہترین علماء کی عربی تصانیف اپنے مقصد میں کامیاب نہیں رہیں اور عام طور پر ان کا اثر دنیا کے اسلام کی علمی زندگی پر بہت تھوڑا ہوا یہاں تک کہ شاہ ولی اللہ محدث دہلوی جیسے عالم و فاضل کی عربی تصنیف جحۃ اللہ البالغۃ جو جامعہ ازہر میں شامل درس (بھی) ہو گئی ہے، لیکن جن مصری طلباء سے ہمیں قیام انگستان میں ملنے کا اتفاق ہوا..... انہوں نے جحۃ اللہ البالغۃ کا نام بھی نہیں سنا تھا۔ "....." عام طور پر ہندوستان میں جو عربی پڑھائی جاتی ہے وہ کتابی اور قدیم ہے اور زندہ زبان میں بہت تبدیلیاں ہوتی رہتیں ہیں۔"

اس لئے کہا جاسکتا ہے کہ ہر زمانے کی زبان صرف اپنے ہی علاقے اور زمانے کی ترجمان ہوتی ہے کسی دوسرے علاقے اور زمانے میں اس کا صحیح صحیح مفہوم سمجھنا آسان کام نہیں رہتا۔ جناب شیخ محمد اکرام فرماتے ہیں "ہم سے پروفیسر (اتچ۔ اے۔ آر) گب نے ایک مرتبہ بیان کیا کہ مستشر قین کی ایک کانفرنس میں ہندوستان سے ایک صاحب اپنا مضمون عربی میں لکھ کر لائے ہوئے تھے اور انہوں نے اسی زبان میں پڑھا لیکن مصر، شام اور دوسرے عرب ممالک کے نمائندوں نے بعد میں کہا کہ وہ مضمون کے سمجھنے سے قطعاً قاصر ہے۔ پروفیسر موصوف نے فرمایا کہ چونکہ مجھے اور میرے بعض انگریز ساتھیوں کو ہندوستانی طلبہ کے پڑھانے کا تجربہ تھا اور ان کے لب و لہجہ اور لسانی خصوصیات سے واقفیت بھی تھی اس لئے ہم تو پھر بھی مضمون کو کسی حد تک سمجھ سکے لیکن مسلمان عرب علماء اس سے یکسر محروم رہے۔"<sup>1</sup>

یہ تو غیر اہل زبان کا عربی میں اہل زبان کو سمجھانے کا معاملہ تھا جبکہ کسی بعد تر زمانے میں کسی غیر زبان کو غیر علاقے میں بیٹھ کر پہلے خود سمجھنا اور پھر دوسرے کو سمجھانا پڑ جائے تو معاملہ کس قدر سنگین ہو سکتا ہے اس کا اندازہ ہر شخص بڑی آسانی سے لگ سکتا ہے۔

جناب گب ایک جگہ عربی کی مشکلات پر روشنی ڈالتے ہوئے اس کی ایک مثال دیتے ہیں، آپ فرماتے ہیں: "یقْتُلُ ترکیب سے نہ صرف قتل کرتا ہے، وہ مار ڈالے گا، اور وہ مار رہا تھا کا مفہوم بھی ظاہر ہوتا ہے، بلکہ اس سے وہ شاید مار سکے گا کے معنی بھی نکلتے ہیں۔"<sup>2</sup>

جو لوگ مختلف زبانوں کا علم رکھتے ہیں وہ یہ بات خوب جانتے ہیں کہ کسی زبان کا بالکل صحیح مفہوم کسی دوسری زبان میں ادا کرنا کیسی بات ہے خصوصاً جبکہ کسی کلام کا اعجاز ہی اس کا اپنے انداز میں فصح و بلبغ ہونا قرار دے دیا گیا ہو تو ایسی صورت میں یہ دشواری اور بھی بڑھ جاتی ہے۔

فصاحت کی تعریف علماء ادب نے یہ کی ہے کہ لفظ تنافس الحرف نہ ہو اور ناماؤس نہ ہو نیز قواعد عربی کے خلاف نہ ہو<sup>3</sup>۔ اور یہ کہ صرف عربی کا کوئی جملہ یا عبارت ہی فصح نہیں ہوتی بلکہ کوئی لفظ بھی فصح یا غیر فصح ہو سکتا ہے، اسے معلوم کرنے کے لئے عربی میں ایک اصول ہے، جسے جناب مولانا سید سلیمان اشرف بہاری صاحب نے اپنی کتاب "المبین" میں پیش کیا ہے، آپ فرماتے ہیں "اگر سامع عربی الفاظ کا لحاظ ملحوظ رکھے تو محض سن کر یہ جان سکتا ہے کہ یہ لفظ فصح ہے یا غیر فصح، مثلاً کسی سہ حرفي لفظ کو لے لو اور اس کے حروف کے مخارج کی طرف غور کرو اگر ترتیب ان کی یہ ہے کہ اعلیٰ سے ادنیٰ کی طرف آتے ہیں تو سہولتِ ادا اس کے فصح ہونے کی دلیل ہے، مثلاً ایک لفظ "عذب" جس کے معنی خوش گوار یا صاف و شیریں پانی کے ہیں، اس کلمہ کا پہلا حرف عین (ع) ہے اس کا مخرج حلق یعنی اعلیٰ ہے، دوسرا حرف ذال (ذ) مجھہ ہے اس کا مخرج زبان کا کنارہ یعنی اوسط ہے، تیسرا حرف با (ب) ہے اس کا مخرج ہونٹ یعنی ادنیٰ ہے۔ اب اگر سامع کو نہ لفظ کے معنی معلوم ہیں نہ اسے اس کی خبر ہے کہ یہ لفظ "عذب" عربی کے محاورہ میں فصح ہے یا ثقلیل لیکن اسے حروف کا مخرج و مقام معلوم و محفوظ ہے تو وہ محض ترتیب مخارج سے اس لفظ کے فصح ہونے کا علم حاصل کر سکتا ہے<sup>4</sup>۔" اور ہر عربی دال اس قدر ضرور جانتا ہے کہ حروف کا اپنے مخارج سے ادا کرنا نہایت ضروری ہے جو عجمی قوموں کے لئے

-2 مقدمہ تاریخ ادبیات، ص ۲۰، از، ایچ۔ اے آر۔ گب مطبوعہ مجلس ترقی ادب، لاہور

-3 مقالاتِ شلی، جلد دوم، ص ۷، مطبوعہ مطبع معارف اعظم گرگھ

-4 المبین، ص ۷۸

آسان نہیں۔ جناب حبیب الرحمن شیر وانی، سید سلیمان اشرف بہاری صاحب کی کتاب "المبین" پر تبصرہ کرتے ہوئے ایک جگہ عربی مخرج اور غیر عربوں کی دشواری کا ذکر کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

"ایک یورپین عالم کو (جو عربی کے امتحانوں میں کامیاب تھے) دعویٰ تھا کہ وہ (ع) اس کے مخرج سے ادا کر سکتے ہیں، میں نے دیکھا کہ وہ ایک ہاتھ کے انگوٹھے سے حلق کی جڑ کو دباتے تھے اس کے بعد زور کر کے اس مقام سے آواز نکالنے کی سخت کوشش کرتے تھے چہرہ سرخ ہو جاتا تھا آنکھیں نکل آتی تھیں مگر پوری آواز نہ نکلتی تھی۔"

بھلا ایسی صورت میں کوئی غیر عرب (عجمی) عربی زبان کے ایسے جملوں کا صحیح مخرج کیوں نکر ادا کر سکتا ہے یا ایسے الفاظ کی فصاحت و بلاحافت سے کیوں نکر محفوظ ہو سکتا ہے۔ لارڈ کرزن کے عربی ترجمان جناب پروفیسر مولوی حمید الدین، اپنی کتاب، "نظم القرآن و حمرہ البلاغۃ" میں لفظ "بلغیغ" کے معنی بیان فرماتے ہوئے لکھتے ہیں کہ "الغت میں بلغیغ کے معنی پہنچنے والے کے ہیں اور جو چیز دل میں پہنچتی ہے وہ دراصل معنی ہیں نہ (کہ) الفاظ، چنانچہ حسن کلام الفاظ کا پابند نہیں اور کہ بلغیغ دراصل مضمون ہوتا ہے نہ (کہ) الفاظ۔" آپ فرماتے ہیں "قرآن مجید میں جہاں بلغیغ کا لفظ آیا ہے اسی معنی میں آیا ہے، مثلاً "قُلْ لَهُمْ فِي أَنفُسِهِمْ قُولًا بَلِيغًا" یعنی اے محمد ان سے ایسی بات کہہ جو بلغیغ ہو یعنی (جو) ان کے دل میں اُتر جائے۔" (۲۳:۲۳)

کیا ہمارے رسول اکرم اہل عجم کے حق میں اللہ تعالیٰ کے اس حکم کو بجا لاسکتے تھے؟ یا اس اہم تقاضے کو پورا فرماسکتے تھے؟

لغت میں فصاحت کے معنی آسان تر اکیب کے ساتھ کسی عبارت یا کلام کا خوبصورت اور عام فہم ہونا، اور بلاحافت کے معنی بات کا حسب موقع یا بر محل ہونا ہے تاکہ وہ فوراً دل میں اُتر جائے۔ چنانچہ قرآن کریم آج ہمارے لئے نہ تو عام فہم ہی رہا ہے اور نہ ہی حسب موقع۔ اس لئے

5- ایضاً، ص ۱۱، مطبوعہ، مکتبہ قادریہ، لاہوری دروازہ، لاہور

6. مقالاتِ شعبی، ادبی، جلد دوم ص ۲۲-۲۳، عظیم گڑھ

یہ بعد کے زمانے والوں اور خصوصاً جدید دور کی غیر عرب قوموں کے مسائل کا کوئی حل اپنے اندر نہیں رکھتا کیونکہ قرآن کریم نہ تو اس وقت غیر عرب قوموں سے مخاطب تھا اور نہ ہی ان کے مسائل پر اس میں کوئی حسبِ موقع یا بر محل گفتگو کی گئی تھی۔ اکبرالہ آبادی نے اپنے ایک شعر میں فصاحت و بлагت کی کیا خوب تعریف کی ہے ظ

سمجھ میں سب کی آجائے فصاحت اُس کو کہتے ہیں  
دلوں میں جو اُتر جائے بлагت اُس کو کہتے ہیں

اس تعریف کی روشنی میں اگر دیکھا جائے تو قرآن کریم غیر عرب داں یا غیر عرب دنیا کے لئے نہ تو فصح ہے اور نہ ہی بلیغ کیونکہ یہ اس کی عبارت کی خوبصورت تراکیب سے اُن عربوں کی طرح مخلوق نہیں ہو سکتے ہیں، اور پھر اس کی باتیں ان کے لئے بے عمل ہونے کی وجہ سے ناقابل قبول بھی بن جاتی ہے۔ اس لئے یہ غیر عرب دنیا کے لئے فصح و بلیغ بھی نہیں کہلا سکتا۔ اگر مجھے اجازت دی جائے تو میں یہ بات بے دریغ کہہ سکتا ہوں کہ آج عرب کی ادبی دنیا میں اس کی فصاحت کو تو کسی حد تک تسلیم کیا جا سکتا ہے مگر بлагت کو نہیں اس لئے کہ اب اس کی پیشتر باتیں اہل عرب کے لئے بھی بر محل نہیں رہی ہیں۔ میں سمجھتا ہوں اس میں آج بھی اہل زبان کے لئے کسی حد تک فصاحت تو موجود ہے مگر بлагت یعنی قبولیت کا تناسب جو کبھی سو فیصد نہ بھی سہی سڑ اسی فیصد ضرور رہا ہو گا وہ آج گھٹ کر دس فیصد بھی نہیں رہا، اس لئے کہ قرآن کریم کی عبارت میں فصاحت تو پھر بھی مل سکتی ہے مگر قبولیت یادل میں گھر کر لینے کی صلاحیت اپنا زمانہ کھود دینے کی وجہ سے اب بہت کم رہ گئی ہے۔ مثال کے طور پر ہم سورہ کوثر کو ہی لیتے ہیں تو ہم دیکھتے کہ اس میں فصاحت تو اپنے درجہ کمال کو پہنچی ہوئی ہے لیکن اس میں کہا کیا گیا ہے وہ واضح نہیں ہے یا کم از کم ہمارے دل میں اُتر جانے والی کوئی بات نہیں اس کو ہم یوں بھی سمجھ سکتے ہیں کہ بعض اشعار اپنے الفاظ کی ترکیب میں فصاحت تو بہت لئے ہوئے ہوتے ہیں یعنی وہ نہایت خوبصورت الفاظ سے مرتب ہوتے ہیں لیکن بлагت یا معنی اور مضمون سے خالی ہوتے ہیں، اس بات کو سمجھنے کے لئے علامہ اقبال کی شاعری کو پیش کیا جا سکتا ہے، علامہ کی شاعری میں فلسفہ، معنی اور مضمون تو

بہت بلند پایہ ہیں لیکن الفاظ کی ترکیب میں فصاحت کا اتزام کچھ زیادہ ضروری نہیں سمجھا گیا جو ایسے مضمون کے لئے کچھ ضروری بھی نہیں ہوتا۔ اسی لئے علامہ اقبال کی وجہ شہرت فصاحت کلام نہیں بلکہ بлагعتِ کلام ہے، ان کے مقابلے میں مولانا ابوالکلام آزاد کی اردو نثر بлагعت کے مقابلے میں فصاحت کا شاہکار تسلیم کی جاتی ہے۔ یعنی آپ کیا کہتے ہیں کے مقابلے میں کس طرح کہتے ہیں کی اہمیت زیادہ ہے۔ اس لئے م Hispan فصاحت میں ایک قسم کی عظمت تو ضرور ہوتی ہے مگر دل میں اُتر جانے والی کوئی بات نہیں ہوتی۔ اس کے مقابلے میں Hispan بлагعت کو تسلیم و قبولیت کا درجہ تو ضرور مل جاتا ہے مگر فصاحتِ کلام کی داد نہیں ملتی۔ ۶

اُس بات میں عظمت نظر آتی ہے عموماً  
جس بات کا مفہوم سمجھ میں نہیں آتا  
محبوب خزاں

چنانچہ قریش کے چند لوگوں، اور انصار مدینہ کے علاوہ، عام عربوں نے اسلام قرآن کی کسی دلیل یا اپنی ذاتی پسند سے، Hispan قرآن کریم کی فصاحت و بлагعت کی بنا پر قبول نہیں کیا تھا بلکہ مکہ کی فتح نے انہیں مجبور کر دیا تھا کہ اب ان کے لئے اسلام قبول کرنے کے سوا کوئی دوسرا چارہ رہا ہی نہیں تھا۔ دوسری طرف اہل عرب کفار کے لئے کچھ عرصے سے قتل پر منی دھمکی آمیز آیات بھی نازل ہونا شروع ہو چکی تھیں۔

زمانہ نبوت میں جو لوگ آپ سے واقف تھے ان میں سے اکثر صرف آپ کے دعویٰ نبوت کو سن کر یا پھر صرف کسی ایک آدھ سورت یا آیت کو سن کر بھی فوراً آپ پر ایمان لے آیا کرتے تھے، ایسے واقعات ہم تاریخ اسلام میں پڑھ چکے ہیں کہ کسی شخص نے کسی صحابی کو قرآن کریم کی تلاوت کرتے ہوئے سنا اور وہ اس کی فصاحت و بлагعت سے متاثر ہو کر فوراً ایمان لے آیا، حالانکہ قرآن کریم کے مضامین میں ان کے لئے کوئی بھی ایسی بات نہیں ہوا کرتی تھی کہ جس سے کوئی شخص اچنپھے میں آجائے یا اس کی کسی بات کو سن کر جیران و پریشان ہو جائے<sup>۱</sup>۔ دراصل

1- مطالعہ قرآن ص 157، شاہ ولی اللہ محدث دہلوی کا قرآن پر تبصرہ

جو بات ہو اکر تی تھی وہ آپ کا پاک صاف کر دار تھا جس سے وہ سب ذاتی طور پر واقف بھی تھے اور جو انہی کے لئے دنیا اور آخرت کی بھلائی کی باتیں انہیں سمجھاتے تھے۔ دوسرے نمبر پر ان کے لئے قرآن کریم کا وہ اعجاز کلام تھا جو اس دور کے لوگوں کے ذوق ادب کو سیر کر دیا کرتا تھا، ورنہ قرآن کریم کے مضامین تو پہلے سے عرب مشرکین میں معروف عام تھے، کیونکہ قرآن کا میں جملہ پیغام ہی یہی تھا کہ "امر بالمعروف اور نبی عن المُنْكَر" یعنی جو باتیں نیکی کی تم میں معروف ہیں ان کا صرف اقرار ہی کافی نہیں بلکہ ان پر عمل بھی کرو اور جو باتیں برائی کی ہیں جن کا تم اپنے منہ سے اقرار بھی کرتے ہو انہیں ترک کر دو۔ قرآن کریم کا کمال یہ تھا کہ اس نے انہی مضامین کو ادبی پیرائے میں اس انداز سے پیش کیا کہ لوگ داد دیے بغیر نہ رہ سکے، دراصل اُس زمانے میں کلام کی داد دینا ہی ایمان کی نشانی تسلیم کر لی جاتی تھی (بشر طیکہ کوئی قبائلی یا خاندانی غرور در میان میں نہ آتا ہو) اور یہ تقاضا تھا اس کی فصاحت و بلاغت کا یعنی بات کا پوری طرح سمجھ میں آجائے اور حسب موقع اور بر محل ہونے کا۔ چنانچہ وہی قرآن بعد میں آنے والوں کے لئے، صحابہ کرام کی طرح سمجھ میں اس لئے نہیں آیا کہ اس کی باتیں اب اُس طرح بر محل نہیں رہی تھیں۔ جسے قرآن کی اصطلاح میں شانِ نزول کہا جاتا ہے۔

یہ معاملہ تو خود اہل عرب اور اہل زبان کو پیش آیا۔ اہل عجم کے لئے معاملہ دوسراتھا کیونکہ قرآن بر اہر راست ان سے مخاطب ہی نہیں تھا اس لئے کہ یہ نہ تو ان کی مادری زبان میں تھا اور نہ ہی ان کے لئے کوئی نوید لے کر آیا تھا۔ اور وہ اس کے سمجھنے سے بھی قاصر تھے، جیسا کہ خود کبھی بنی اسرائیل کا اپنے سے پہلی کتابوں کے بارے میں کہنا تھا کہ "اور یقیناً ہم ان کے (غیر زبان میں ہونے کی وجہ سے) پڑھنے اور سمجھنے سے قاصر ہیں" (انعام: ۱۵۶-۱۵۷) جس بنابر بنی اسرائیل کو باوجود اس حقیقت کے کہ وہ کتابیں یعنی تورات و انجیل خود انہی کے خاندان کے افراد پر نازل ہوئی تھیں، انہیں محض اس وجہ سے کہ وہ ان کی اپنی مادری زبان میں نہیں تھیں، انہیں زبردستی پڑھنے اور سمجھنے پر مجبور نہیں کیا جکہ ہجرت کے کچھ عرصے کے بعد یہ بھی تسلیم کر لیا گیا تھا کہ اب بنی اسرائیل اور بنی اسرائیل قومی یا خاندانی اعتبار سے ایک قوم نہیں رہی ہے اور نبوت اور

ہدایت کی زبان کا قومی ہونا ہمیشہ خدا کی سنت رہا ہے۔ اسی لئے آپ ﷺ سے پہلے بنی اسماعیل میں سے کسی نے بنی اسرائیل کے انبیاء پر ایمان لانا ضروری نہیں سمجھا ورنہ تمام بنی اسماعیل بھی اہل کتاب ہوتے۔ آپ نے بھی اپنی نبوت کو بنی اسرائیل سے تسلیم کرانے کی ایک کوشش ضرور کی تھی جو کامیاب نہ ہو سکی تھی۔ یہی وجہ تھی جو عرب کے مسلمانوں نے غیر قوموں پر ایمان کے معاملے میں جبر سے کام نہیں لیا، اور نہ ہی تبلیغ پر کوئی توجہ دی اور صرف جزیہ سے ہی غرض رکھی۔ جس طرح قرآن نے اہل عرب کو تورات اور انجیل پڑھنے کا مکلف نہیں بنایا کہ وہ ان کی مادری زبان میں نہیں تھی اسی طرح خدا کبھی بھی کسی غیر عرب قوم کو جرأتی عربی قرآن پڑھنے اور سمجھنے کا مکلف نہیں بناسکتا۔ قرآن کی تمام تعلیم کا یہی مطلب ہے جہاں تک قرآن کے ترجمے کا سوال ہے تو اس کا اعتراف ہر مترجم صاف الفاظ میں کرتا ہے کہ قرآن کریم کی عبارت کا صحیح مفہوم کسی دوسری زبان میں صحیح کے ساتھ ادا نہیں کیا جاسکتا۔



Jurat-e-Tehqiq

## فترآن کریم کے اول مخاطب

قرآن کریم کے بارے میں یہ سمجھنا کہ اُس وقت تو بظاہر اس کے اول مخاطب اُس دور کے خاص عرب ہی بنائے گئے تھے، لیکن پھر بعد میں ترجموں کے ذریعہ اللہ تعالیٰ نے موجودہ اور آئندہ آنے والی غیر عرب دنیا کی اصلاح کا کام اُنہی عربوں سے لینا چاہا تھا اور بعضہ اُنہیں بھی عربوں کی طرح قرآن کا مکلف بنانا چاہا تھا! یہی خیال فہم قرآن کی دشواریوں کا نفطہ آغاز ہے۔ شاہ ولی اللہ محدث دہلوی نے اس بات کو محسوس کر لیا تھا کہ قرآن کریم جس طرح خاص طور پر بر اہ راست اہل عرب یا اہل کتاب یہود و نصاریٰ کو مخاطب کرتا ہے، اس طرح واضح طور پر کہیں بھی غیر عرب دنیا کو مخاطب نہیں کرتا۔ چنانچہ اس ضرورت کو آپ نے اپنے ایجاد کردہ الفاظ سے یوں پورا کیا۔

”خدائے تعالیٰ خواست کہ بدستِ آنحضرت ﷺ عرب را پاک کند و بدستِ عرب سائر اقالیم را۔“<sup>۱</sup> یعنی اللہ تعالیٰ نے پسند کیا کہ آنحضرت کے ذریعے عربوں کو پاک کرے اور پھر عربوں کے ذریعہ باقی دنیا کی اصلاح کی جائے۔ اس سے یہ بات تو ثابت ہو جاتی ہے کہ اللہ تعالیٰ نے قرآن یا آنحضرت کے ذریعہ غیر عرب دنیا کو بر اہ راست مخاطب نہیں کیا، لیکن شاہ ولی اللہ نے یہاں یہ نہیں بتایا کہ آپ نے یہ نتیجہ قرآن کریم کی کس آیت سے اخذ کیا ہے کہ خدائے تعالیٰ نے یہ پسند کیا کہ عربوں سے زیادہ مہذب باقی دنیا کی اصلاح کا کام اُس زمانے کے غیر مہذب عربوں سے لیا جائے؟

مولانا ابوالکلام آزاد، ترجمان القرآن میں سورہ بقر کی آیت: ۱۳۲، کی تفسیر بیان کرتے

1- الغزوہ الکبیر، ص ۲۸

ہوئے فرماتے ہیں کہ "حضرت ابراہیم کو اقوام عالم کی امامت ملی تھی۔ انہوں نے مکہ میں امامت گاہ کعبہ تعمیر کی اور امت مسلمہ کے ظہور کی الہامی دعاماً نگی۔ مشیت الہی میں اس ظہور کے لئے ایک خاص وقت مقرر تھا جب وہ وقت آگیا تو پیغمبر اسلام کا ظہور ہوا اور ان کی تعلیم و تزکیہ سے موعودہ امّت پیدا ہو گئی اس امّت کو نیک ترین امّت ہونے کا نصب العین عطا کیا گیا<sup>2</sup> اور اقوام عالم کی ہدایت اُس کے سپرد کی گئی<sup>3</sup>۔ اس سے بھی یہی ظاہر ہوتا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے غیر عرب دنیا کو آنحضرت کے ذریعے براہ راست مخاطب نہیں کیا۔ بلکہ یہ کام بقول شاہ ولی اللہ ، جناب ابوالکلام آزاد یا صحابہ کرام کے سپرد کیا گیا تھا، جنہیں اللہ تعالیٰ نے امّۃ وسطۃ یا معتدل اور نیک ترین امّت ہونے کا لقب عطا کیا۔ (سورہ بقرہ: ۱۳۲) اول تو ان آیات کے مضمون کا سیاق و سبق یہ نہیں ہے کہ اہل عرب کو باقی تمام دنیا کی اصلاح و ہدایت کے لئے منتخب کیا گیا ہے۔ جس کی بنابر ایسا کوئی دعویٰ کیا جائے، کیونکہ آیت کا ترجمہ ہے "اور اسی طرح ہم نے تم کو امّت و سلطی (در میانی یا معتدل) بنایا تاکہ تم (اس وقت کے) لوگوں پر گواہ بنو اور رسول تم پر گواہ بنیں" یہ خطاب صحابہ کرام سے ہے نہ کہ بعد میں آنے والے تمام عرب اور غیر عرب مسلمانوں سے! گواہی کی یہ ذمہ داری (اُلیٰ) صحابہ کرام تک محدود تھی، تابعین پر ایسی کوئی ذمہ داری نہیں ڈالی گئی تھی۔ اس کے علاوہ آل عمران کی آیت: ۱۰۲، "ولَعَنَنَا مِنْكُمْ مَنْ دَعَنَا إِلَى الْخَيْرِ" اور تم (مردوں) میں سے ایک جماعت خیر کی طرف بلانے والی ہوئی چاہئے۔ "اس آیت سے بھی یہ استدلال کیا جاتا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے ہر زمانے کے مسلمانوں کو یہ حکم دیا ہے کہ "تم میں سے کچھ لوگ ہر زمانے میں اشاعت اسلام کا کام انجام دیا کرو۔" جو کہ اس آیت کا ناطق مطلب ہے، کیونکہ اس آیت کا حکم مستقبل قریب سے ہے۔ یعنی "منکُمْ" تم جو موجود ہو، تم کو ایسا کرنا چاہئے۔ دوسرے اس آیت کا سیاق و سبق بھی یہی بتاتا ہے کہ یہ آیت اُن لوگوں سے متعلق ہے جو پہلے آپس میں ایک دوسرے کے دشمن تھے۔ (۳: ۱۰۲)

رسول کریم اور قرآن حکیم کو تمام اقوام عالم کیلئے ذریعہ ہدایت بنانے کیلئے مفسرین کی

2- دیکھئے اسی کتاب میں مضمون "کنتم خیر امّۃ" ص ۱۳۶

3- ترجمان القرآن

دو شواریوں کا اندازہ اس بات سے بھی لگایا جا سکتا ہے کہ انہیں قرآن کریم سے اس مفہوم کو بیان کرنے کیلئے سوائے اشارات یا قیاس کر لینے کے ایک بھی بلا اشتباہ اور واضح آیت میسر نہیں آئی۔ چنانچہ مولانا عبد اللہ سندھی نے اس مفہوم کو ادا کرنے کیلئے صرف "رب العالمین" کے معنی اقوام عالم کا رب مراد لے کر پورا کیا۔ بعض نے "یا ایہا النّاس" اور "کافتاً لِتَّلَاقُ" کو اس مقصد کے اظہار کیلئے کافی سمجھ لیا، جہاں تک صحابہ کرام اور اہل عرب کی غیر عرب دنیا میں تبلیغ کاوشوں کا تعلق ہے تو اس پر ایک الگ مضمون اسی کتاب میں موجود ہے<sup>4</sup> دوسرے اگر ان بزرگانِ دین کا قرآن کے بارے میں یہ قیاس درست ہے تو کیا یہ اہل عجم کے ساتھ نا انصافی خیال نہیں کی جائے گی کہ اہل عرب کو توبراہ راست ہم قوم اور ہم زبان نبی کے ذریعے ہدایت پہنچائی جائے، اور اہل عجم کو غیر قوم اور غیر زبان کے ذریعہ، جسے نہ تو یہ خود سمجھ سکیں اور نہ کوئی دوسری انہیں سمجھا سکے۔ یعنی "رسوَّلٌ مِّنْ أَنفُسِكُمْ"، "رسوَّلٌ مِّنْكُمْ" اور "قَرَآنًا عَرَبِيًّا لِّقَوْمٍ يَعْلَمُونَ" رسول تمہارے اپنے خونی رشتے سے، رسول تم ہی میں سے، اور قرآن عربی زبان کا اس قوم کیلئے جو عربی جانتی ہے۔ جس کی مثال خود اللہ تعالیٰ نے سورہ الانعام کی آیت: ۱۹-۲۰، میں دی ہے "هذا القرآن" اور "يَعْرُفُونَ كَمَا يَعْرُفُونَ ابْنَاءَهُمْ" شرک کرنے والے جن کے درمیان یہ قرآن نازل کیا گیا وہ اسے اپنے بیٹوں کی طرح پہنچانتے ہیں۔ کیا اہل عجم پر یہ مثال صادق آتی ہے؟ یہ یا ان جیسی دوسری آیات جن میں قرآن کی رو سے صرف عرب قوم پر ہی تمام جھنگیں قائم کی گئی ہوں کیونکہ دوسری قوموں اور زبانیں بولنے والوں پر جھٹ بن سکتی ہیں؟ جیسا کہ جناب نیم امر وہی صاحب نے اس تمام مفہوم کو اپنے ایک شعر میں پوں ادا کیا ہے،<sup>5</sup>

ایک حلے میں صد اسمٹی تری تقریر کی  
کیا یہی تبلیغ ہے اسلام عالمگیر کی  
نیم امر وہی

4- دیکھئے، اسی کتاب کا باب تبلیغ اسلام کی پالیسی، ص: ۱۰۲

## قومی نبوت اور قومی زبان

قرآن کریم میں اللہ تعالیٰ نے زبان کا تعلق تفہیم سے اور نبوت کا قومی غیرت سے بتایا ہے۔ زبان کی انہی نزاکتوں اور قومی غیرت کو پیش نظر رکھ کر اللہ تعالیٰ نے قرآن میں عربوں کے لئے غیر زبان میں تفہیم کی مجبوریوں اور عزت نفس کو محسوس کرتے ہوئے، خود ہی اپنی طرف سے عربوں کے متوقع اعتراض کو برحق تسلیم کیا ہے اور فرمایا:

"وَلَوْ جَعَلْنَاهُ قُرْآنًا أَعْجَمِيًّا لَّقَالُوا الْوَلَا فَصَلَّتْ إِيَّاهُهُ أَعْجَمِيًّا وَّعَرَبِيًّا"

اور اگر ہم قرآن کو عجمی زبان کا بناتے تو (عرب) کہتے اس کی آیتیں کیوں نہ صاف صاف بیان کی گئیں؟ کیا عجمی اور عربی (زبان ہمارے لئے برابر ہو سکتی ہے؟) (لحم السجدہ: ۳۲)

اگر اللہ تعالیٰ کا مقصد عرب اور عجم کو ایک برابر کا درجہ دینا ہوتا، اور ان سب کے لئے کسی ایک ہی زبان میں تعلیم نازل فرمائی ہوتی تو ہرگز عربوں کے ایسے کسی اعتراض کو قبول نہ کرتا، جو ابھی انہوں نے کیا بھی نہیں تھا۔ اللہ تعالیٰ کی نہ صرف یہی سنت رہی ہے کہ ہدایت کی زبان اس قوم کی اپنی ہو بلکہ اس کے ساتھ ساتھ اس کی ہمیشہ یہ بھی سنت رہی ہے کہ نبی بھی اُسی قوم سے ہو۔ جس کیلئے اللہ تعالیٰ نے بار بار قرآن میں فرمایا "رسولًا مِّنْكُمْ" (اے لوگو دیکھو کہ یہ) رسول تم ہی میں سے ہے۔ بھر اس کی مزید وضاحت کرتے ہوئے فرمایا کہ کہیں لوگ اس سے یہ مطلب نہ نکال لیں کہ ہم نے فرشتوں کے بجائے تمہیں انسانوں میں سے تمہارے لئے نبی پیدا کیا ہے، فرمایا:

"وَلَوْ نَزَّلْنَاهُ عَلَى بَعْضِ الْأَعْجَمِيِّينَ فَقَرَأَهُ عَلَيْهِمْ مَا كَانُوا بِهِ مُؤْمِنِينَ" (اشر آء: ۱۹۸-۱۹۹)

اور اگر ہم نازل کرتے اسے عجمیوں میں سے کسی شخص پر اور پھر وہی پڑھتا اسے ان کے سامنے تو یہ (عرب ہونے کی بنا پر ہرگز) اس پر ایمان نہ لاتے۔"

اہل قریش کو آپ ﷺ پر لازمی ایمان لانے کے لئے تین خصوصی جھیتیں تھیں:

ایک آپ کا رسول اَمْنُكُمْ ہونا، دوسرے آپ کا ایک طویل مدت تک، یعنی تقریباً نصف صدی اُنہی میں بود و باش رکھنا، اور تیسرا آپ کے لائے ہوئے دین کا آبائی یعنی قومی اور خاندانی ہونا، جیسا کہ فرمایا گیا، "مِلَّةُ أَبِيكُمْ اَبْرَاهِيمَ" (انج: ۸۷) نیز جیسا کہ قرآن کریم میں آپ نے فرمایا "اور میں نے پیروی کی اپنے باپ داد ابراہیم اور سلطنت اور یعقوب کے دین کی (اس لئے لقا) ہمارے لئے (مناسب) نہیں کہ ہم شریک ٹھہرائیں" (یوسف: ۳۸) جبکہ باقی اہل عرب کے لئے صرف دو جھیتیں تھیں، ایک قرآن کا خود ان کی اپنی زبان عربی میں ہونا اور دوسری دین کا قومی اور خاندانی ہونا۔ ان سب باتوں سے بڑھ کر، سب سے بڑی خصوصیت دین قرآن کی یہ ہے کہ اس میں ہدایت کے لئے صرف اولاد ابراہیم ہی کو دعوت دی گئی ہے۔ جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا "لَقَدْ أَنْزَلْنَا عَلَيْكُمْ كِتَابًا فِيهِ ذِكْرُكُمْ أَفَلَا تَعْقِلُونَ" (الاعیان: ۱۰) ترجمہ: تحقیق ہم نے تمہاری طرف جو کتاب نازل کی ہے اس میں تمہارا اپنا ہی ذکر مذکور ہے تو کیا تم سمجھتے نہیں؟ اس آیت میں فیہ ذکر گُم سے مراد اگر عام انسان ہوتے تو لفظ الیکم اور ذکر گُم کے بجائے "نوع انسان" اور ذکر "اقوام عالم" ہوتا۔

لہذا جس کتاب میں صرف کسی خاص قوم یعنی قبیلہ قریش یا زیادہ سے زیادہ آل ابراہیم کا ذکر ہی مذکور ہو تو وہ بھلا کیوں نہیں کر غیروں کو اپنا مخاطب یا اپنی طرف متوجہ کر سکتی ہے، جبکہ اس میں ان کا کہیں کوئی ذکر ہی نہ ہو، اس لئے کہ اس میں تو اپنے مخاطبوں سے فیہ ذکر گُم کہا گیا ہے۔ اس لئے اس آیت کا یہ تقاضہ ہے کہ ایسے کلام کو مذکورہ لوگوں کے علاوہ اقوام عالم سے منسوب نہ سمجھا جائے۔

نیز جب مشرکین نے آپ پر یہ الزام لگایا تھا کہ آپ کو ایک شخص یہ باتیں سکھاتا ہے تو اللہ تعالیٰ نے انہیں یہی جواب دیا تھا کہ "جس شخص کی نسبت تم یہ الزام لگا رہے ہو وہ تو عجمی ہے اور یہ

قرآن صاف صاف عربی زبان میں ہے۔ (سورہ النحل: ۱۰۳) چنانچہ اس سے تو یہاں یہی ظاہر ہوتا ہے کہ عربوں کے لئے ہدایت لانے والا صرف اور صرف عرب قوم کا، ہی کوئی فرد ہونا چاہئے تھا۔ ورنہ یہاں اللہ تعالیٰ کا جواب ان کو یہ ہوتا کہ "آپ ان سے کہہ دیجئے کہ مجھے تو میرے اللہ اور جبرائیل کے سوا کوئی دوسرا نہیں سکھاتا" اگر قوموں کی ہدایت کے لئے عربی اور عجمی یا اپنے اور غیر وہ کی پابندی نہ ہوتی تو اس میں عجمی اور عربی کا سوال ہی پیدا نہیں ہوتا تھا۔ مگر خدا کی سنت یہ نہیں ہے کہ وہ اپنی طرف سے خود ایک قوم کو دوسری قوم کا زیر بارِ احسان کرے، جب اہل عرب کو خود انہیں کے خاندان پر نازل ہونے والی کتاب تورات کا بنی اسرائیل کو زیر بارِ احسان نہیں کیا تو پھر غیر عرب قوموں کو اللہ تعالیٰ کیوں کسی دوسری قوم کا احسان مند بنائے گی، جس کی وضاحت اللہ تعالیٰ نے سورہ الشراء: ۱۹۹، میں پہلے ہی فرمادی تھی کہ "عرب کسی عجمی نبی پر ہرگز ایمان لانے والے نہیں" تو پھر دوسری قوموں سے اللہ تعالیٰ ایسی توقع کیوں نکر کر سکتا تھا؟۔

عام طور پر قرآن کریم کی تفسیروں میں "رسولاً مَنْ انْفَسَكُمْ" رسول تمہارے اپنے لوگوں میں سے، "مَنْ انْفَسِهِمْ" ان ہی لوگوں میں سے، یا "مَنْكُمْ" تم میں سے، کی تفسیر یہ کی جاتی ہے کہ یہ قرآن جنوں یا فرشتوں میں سے کسی جنس یا نوع پر نازل نہیں کیا گیا بلکہ تمہارے جیسے انسانوں میں سے ہی ایک شخص پر نازل کیا گیا ہے، حالانکہ وہاں "رسولاً مَنْ انْتَأْسَ" یا "رسولاً مَنْ الْبَشَر" نہیں آیا بلکہ "رسولاً مَنْ انْفَسَكُمْ" ہے۔ جس سے وہاں مراد تمہاری اپنی قوم، اپنا قبیلہ یا اپنی نسل سے ہے، اگر مراد نوع انسان سے ہوتی تو عربوں کے لئے کسی عجمی رسول کے ناقابل قبول ہونے کا عذر اللہ تعالیٰ کبھی قبول نہ کرتا کیونکہ عجمی بھی تو انسان ہی ہوتا ہے۔ جیسا کہ سورہ شراء کی آیات ۱۹۸ اور ۱۹۹ میں فرمایا" اگر ہم اس قرآن کو عجمیوں میں سے کسی شخص پر نازل فرمادیتے اور وہی عجمی شخص اپنی زبان میں قرآن پڑھ پڑھ کر انہیں سنا تا تو عرب ہرگز اس پر ایمان لانے والوں میں سے نہ ہوتے۔" حالانکہ ایسی صورت میں بقول مفسرین "مَنْكُمْ" یعنی تمہیں انسانوں میں سے ہونے کی بنابرائے قبول کر لینے میں اس زمانے کے عربوں کو کوئی عذر نہیں ہونا چاہئے تھا۔

(اس جگہ میں اس بات کی وضاحت کر دینا نہایت ضروری سمجھتا ہوں کہ میرے نزدیک نظریہ نبوت کا تعلق صرف حضرت ابراہیم علیہ السلام اور آپ کی نسل سے ہی متعلق ہے۔ اور یہ تحریر حضرت ابراہیم سے لے کر ہمارے نبی کریم تک کے تمام درمیانی زمانے کے دوران یا اس کے بعد کسی نئی یا پرانی نبوت کو تسلیم کرانے کا پیش خیمہ نہیں ہے، کیونکہ نبوت کا قائم کرنا اور اس کے ختم کرنے کا حق صرف حضرت ابراہیم اور آپ کی اولاد کے سوا کسی اور کو نہیں پہنچتا۔ اور حضرت ابراہیم کے دونوں بیٹوں یعنی حضرت اسحاق اور حضرت اسماعیل کی اولاد نے خود ہی خدا سے اس قسم کے طریقہ ہم کلامی کو ختم کر دیا تھا، اس لئے اب اس قسم کا کوئی امکان باقی نہیں رہا ہے۔)

شاید مرزا سداللہ غالب کو بھی یہ جرأت انہی آیات کی بنابر ہوئی ہو جب انہوں نے کہا تھا

رموزِ دیں نہ شناسم درست و معدود رم  
نہادِ من عجمی و طریق من عربی است

یا حضرت گرامی نے فرمایا تھا۔ ۶

حدیث دل بہ زبان نگاہِ می گویم  
زبانِ ماعجمی و نگاہِ ماعربی

حضرت خواجہ حافظ شیرازی ایسی ہی ایک شکایت اپنے پیر مغال سے کرتے ہوئے کہتے ہیں:

پسیرِ معناں ز توبہ ماگر ملول شد  
گوبادہ صاف کن کہ بہ عذر استادہ ایم

(اگر پیر مغال کو ہماری توبہ سے کچھ رنج و ملوں ہوا ہے تو کہہ دو کہ وہ بھی اپنی شراب کو صاف ستر اکرے کہ ہم اس توبہ کے لئے ایک معقول عذر اپنے پاس رکھتے ہیں۔)

کیونکہ اللہ تعالیٰ کے حضور ایسے عذر قابلِ قبول ہیں اسی لئے اللہ تعالیٰ نے عربوں کے ایسے عذر کو ملحوظ رکھتے ہوئے پہلے ہی اپنی طرف سے سمجھ لیا تھا کہ اگر عربوں کو کسی غیر زبان میں نازل

شدہ کتاب پر ایمان لانے کو کہا جائے گا تو وہ اُس زبان سے اپنی عدم واقفیت کی بنابر انکار کر کے اپنے لئے دلیل نہ بنالیں، فرمایا "ان تَقُولُوا إِنَّمَا أَنْزَلَ الْكِتَابَ عَلَى طَائِفَتَيْنِ مِنْ قَبْلِنَا... فَقَدْ جَاءَكُمْ بَيْنَتَهُ مِنْ تَرَبِّيَّكُمْ وَهُنَّا يَوْمَ حِمَّةٍ (الانعام: ۱۵۶-۱۵۷) ترجمہ: کہیں تم کہو ہم سے پہلے دو گروہوں پر تو کتاب اُتاری گئی، اور یہ کہ ہم اُن کے پڑھنے اور سمجھنے پر قادر نہ تھے، پس لو تمہارے پاس بھی تمہارے رب کی طرف سے ہدایت اور رحمت اور روشن دلیل آگئی ہے" (یعنی تمہاری سمجھ میں آنے والی کتاب) ان آیات میں اُن سے پہلے نازل ہونے والی صرف دو کتابوں اور دو گروہوں کا ہی ذکر آیا ہے، دوسری یعنی عجمی قوموں پر اُتاری گئی کتابوں اور گروہوں کا کوئی ذکر اس لئے نہیں ہے کہ عربوں کو عجمیوں سے کبھی کوئی دلچسپی رہی ہی نہیں جو یہاں اُن کا ذکر کیا جاتا۔ اس سے ظاہر ہوتا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے خود ہی عربوں کی ایسی تمام شکایتوں کو دور کرنے کے لئے صرف اولادِ ابراہیم پر نازل ہونے والے دو مذاہب اور اُن پر نازل ہونے والی دو کتابوں کا عربی زبان میں صحیح ترجمہ فرمائ کر اُن میں عربوں کے لئے جو کچھ ضروری سمجھا اسے قائم رکھا اور جسے غیر ضروری یا عربوں کے تفہین طبع کے خلاف پایا اُسے خارج کر کے خود اُسی قوم یعنی بنی اسرائیل میں سے ایک معزز ترین شخص پر نازل فرمائ کر اُن کے ایسے تمام اعتراضات کو رفع کر دیا، جو حضرت ابراہیم علیہ السلام کی اُس دعا کے مصدق تھے۔

یہاں ایک سوال پیدا ہوتا ہے کہ کیا غیر قوموں کو اس قسم کے اعتراض کرنے کا کوئی حق نہیں ہے؟ میرے نزدیک ایسے اعتراض کرنے کا حق صرف اُسی وقت پیدا ہو گا کہ جب کوئی عربی قرآن اور کسی غیر از قوم نبی کی تعلیمات کا بعینہ (یعنی حرف بہ حرف) دیگر تمام قوموں کو بھی مکلف بنانے پر زور دے۔

خدا کا شکر ہے کہ خود قرآن کریم اور اللہ تعالیٰ کے سچے رسول نے کبھی کوئی ایسا دعویٰ نہیں کیا۔ لہذا ہمارے نزدیک اللہ تعالیٰ اور اُس کا رسول دونوں اس قسم کے کئے جانے والے تمام اعتراضات سے بری الذمہ ہیں۔

## قرآن کریم کا ترجمہ

مولانا سید سلیمان اشرف بہاری فرماتے ہیں "قرآن کا نزول اس وقت ہوا جب کہ عرب جاہلیت کا زمانہ کمال عروج پر تھا، عربوں نے اُن الفاظ کو جن کا تعلق علم و فن سے تھا کلام پاک کی آیات میں سنا اور اس کی حقیقت کو سمجھا۔ اُن کے لئے یہ کوئی اجنبی اور بیگانہ الفاظ تو نہ تھے جو انہیں غرابت کی نظر سے دیکھتے بلکہ یہ الفاظ تو ان کے خزینہ لغات کے بیش بہا جو اہر تھے جس کی مرصع کاری (عرب میں قرآن کے ذریعہ) اسلام کی منتظر تھی<sup>1</sup>۔"

اس تعریف کی روشنی میں جب ہم قرآن پر نظر ڈالتے ہیں تو قرآن کریم ہمیں عربی ادب کا ایک ایسا شاہکار نظر آتا ہے جو اپنے مضامین کے مقابلہ میں کہیں زیادہ ایک عربی ادب پارہ ہے، جو ترجمہ کرنے کی چیز نہیں معلوم ہوتا۔ اسی مسئلے پر جناب غلام احمد پرویز (مدیر اعلیٰ طلوع اسلام) اپنے الفاظ میں یوں فرماتے ہیں "حقیقت یہ ہے کہ قرآن مجید کا ترجمہ خواہ دنیا کی کسی بھی زبان میں کیوں نہ ہو، قرآنی مفہوم کو واضح کر ہی نہیں سکتا، حتیٰ کہ قرآن کریم کے الفاظ کی جگہ خود عربی زبان کے الفاظ کو دئے جائیں تو بھی بات کچھ کی کچھ ہو جائے<sup>2</sup> اس کی ایک وجہ بیان کرتے ہوئے جناب پرویز صاحب فرماتے ہیں "عرب کے لوگ کلام میں مجازی معنی بھی لیتے ہیں یعنی ان کے یہاں بات کہنے کے کئی طریقے اور کئی اسلوب ہوتے ہیں۔ چنانچہ استعارے، تمثیل، قلب، تقدیم، تاخیر، حذف، تکرار، اخفا، اظہار، تعریض، افصار، کنایہ، ایضاح، واحد کو جمع کے صیغے سے خطاب کرنا اور جمع کو واحد کے صیغے سے، خاص لفظ سے عام معنی مراد لینا اور عام لفظ سے خاص۔

غرضیکہ بہت سے اسلوب ہوتے ہیں جو آپ کو مجاز کے ابواب میں مل سکتے ہیں۔ قرآن کا

1- لمبین، ص ۲۰۵

2- تعارف، مفہوم القرآن نیز دیکھئے، مطالب القرآن، جلد اول ص ۳۲۳، از غلام احمد پرویز

نزوں ان تمام اسالیب کلام کے مطابق ہوا ہے یہی وجہ ہے کہ کوئی ترجمہ کرنے والا قرآن کریم کا ترجمہ کسی دوسری زبان میں نہیں کر سکتا۔۔۔ آپ مفہوم کا ترجمہ کر سکتے ہیں، الفاظ کا ترجمہ نہیں کر سکتے۔" اس کے بعد پرویز صاحب فرماتے ہیں "اب یورپ کے اکثر فاضل مستشرقین بھی اس نتیجہ پر پہنچے ہیں کہ قرآن کریم کا ترجمہ کسی زبان میں بھی نہیں ہو سکتا۔"

اس سے ظاہر ہوا کہ قرآنی ارشادات کا ترجمہ نہ صرف ممکن ہی نہیں بلکہ اس عزم کا ارادہ بھی اس کے ادبی مقام کو نہ سمجھنے کا خود ہی ثبوت ہے۔ کیونکہ سوائے چند مقامات کے اس کا تمام تر تعلق عربی زبان کے ایک اعلیٰ قسم کے ادبی ذوق سے ہے جو عرب کے صرف اُسی دور جاہلیہ کا حصہ ہے جو موجودہ دور کے لئے ایک آثار کا درجہ رکھتا ہے۔

یہاں ہم ایک تاریخی لطیفہ درج کرتے ہیں جس کا تعلق ایک عام قسم کے ترجمے سے ہے۔" جب وسط ایسویں صدی میں انگریزی حکومت نے ہندوستان میں یورپ کی تصنیف شدہ سائنس کی کتابوں کو ترجمہ دینے کے لئے عربی اور مشرق کی دوسری زبانوں میں ترجمہ کرنے کے لئے سوچا تو اس کام کے لئے اُس وقت کے قابل ترین مستشرقین کو مقرر کیا جس کے نتائج سے حکومت کو سخت مایوسی ہوئی کیونکہ ان ترجمہ شدہ مضامین کو نہ تو طالبعلم ہی سمجھ سکے اور نہ ہی ان مضامین کو پڑھانے والے معلم۔ چنانچہ تجویز کیا گیا کہ خود ان کے مترجمین ہی کو اپنے ترجموں کا مطلب سمجھانے کے لئے ملازم رکھا جائے۔ خیر یہ تو نا اہلی کی بات بھی ہو سکتی ہے۔ مگر اب ہم یہاں آپ کو کسی اسلوب کلام کی نزاکت اور ذوق و معیار پر ایک واقعہ سناتے ہیں۔ مولانا ابوالکلام آزاد کا اردو نشر میں ایک خاص مقام ہے، چنانچہ جب آپ کے مکاتب "غبار خاطر" کے نام سے شائع کرنے کا اعلان ہوا تو ہندوستان کے مختلف شہروں کے پبلیشروں کی طرف سے اُن خطوط کے ترجمے کی اجازت چاہی گئی۔ جناب محمد اجمل (سیکریٹری مولانا آزاد) نے ایسی تمام درخواستیں مولانا کی خدمت میں پیش کر دیں۔ اس پر مولانا آزاد نے فرمایا "چند مکاتب کے سواتمام مکاتب ایک ایسے اسلوب میں لکھے گئے ہیں کہ ان کا کسی دوسری زبان میں صحت اور ذوق و معیار کے ساتھ

3- لغات القرآن، ص ۲۲، بحوالہ ابن قتیبہ

4- اپنائص ۱۳

5- انگریزی عہد میں ہندوستان کے تمدن کی تاریخ، ص ۷۰، از عبد اللہ یوسف علی

ترجمہ ہو ہی نہیں سکتا اگر کیا جائے گا اصل کی ساری خصوصیات مٹ جائیں گی۔" اس پر جناب محمد اجمل صاحب نے لکھ دیا کہ مولانا کے یہ مکاتب دراصل نثر میں شاعری ہے، اور شاعری ترجمہ کی چیز نہیں ہوتی۔" قرآن کریم بہر حال مولانا آزاد کی نثر سے کہیں زیادہ بلند اسلوب کا حامل ہے۔ یاد رہے کہ یہاں ترجمے سے متعلق بحث کا جس قدر بھی حصہ ہے اُس کا تمام تر تعلق دنیا کے ادبی شے پاروں سے ہے اور قرآن کریم ادبی شے پاروں میں دنیا کے سب سے بلند مقام پر فائز ہے۔

قرآن کریم باقاعدہ تحریری شکل میں آنے کے بعد اپنے طرزِ نگارش میں ایک عام کتاب سے بڑھ کر کہیں زیادہ عربی دنیا نے ادب کا ایک عظیم شہ پارہ ہے جس کا ترجمہ کسی طرح ممکن ہی نہیں ہے، ہاں اس کے ادبی مقام کو زائل کر کے اس کے مفہوم کو کسی حد تک ادا کیا جا سکتا ہے خصوصاً مدنی دور کے احکاماتِ حرام و حلال اور تاریخی قصوں کے جن کا تمام تر تعلق اُس عرب معاشرے کے اپنے ماحول اور تاریخ و تمدن سے ہے۔

جناب مولانا محمد حنیف ندوی قرآن کریم کے ترجمے کے بارے میں ایک جگہ فرماتے ہیں "ترجمے کے بارے میں اس پیش پا افتادہ حقیقت سے ہر وہ شخص آگاہ ہے جسے لسانیات سے ذرا بھی مس ہے کہ اس میں اصل متن کے تمام پہلو کبھی بھی اصابت و تعین کے ساتھ منعکس نہیں ہو پاتے۔ بلکہ ہوتا یہ ہے کہ اس سے یا تو اصل متن و عبارت کے بعض بنیادی پہلوؤں کا سرے سے اظہار ہی نہیں ہو پاتا اور یا پھر کچھ نئے پہلو خود بخود ابھر آتے ہیں جن کا اصل متن و عبارت سے کوئی تعلق نہیں ہوتا۔ اس کے دو بنیادی اسباب ہیں، ایک یہ کہ ہر زبان کا اپنا ایک انداز اور ڈھب ہے اور قطعاً ضروری نہیں کہ ترجمہ کرتے وقت ہم کسی بھی زبان کی خصوصیات کو دوسری زبانوں میں بعینہ منتقل کر سکیں۔ دوسرے یہ کہ ہر شخص کے ذہن کی سطح دوسرے سے مختلف ہے اس لئے ایک ہی عبارت کا دو شخص ترجمہ کریں گے تو ان دونوں میں اختلاف رونما ہونا قدر تی ہے<sup>6</sup>۔ آپ ہی ایک دوسری جگہ فرماتے ہیں "اگر کوئی شخص ایک زبان میں سوچ گا اور دوسری زبان میں لکھے گا تو اُس کا (بھی) یہی حشر ہو گا"<sup>7</sup>۔ اس لئے کہا جائے گا کہ اگر کوئی شخص

6 مطالعہ قرآن، ص ۲۵، از مولانا محمد حنیف ندوی

7 ایضاً، ص ۵

اپنے ہی کسی ادبی مضمون کا ترجمہ خود ہی کسی دوسری زبان میں کرے گا تو اُس مضمون کا تاثر اور مفہوم دونوں بدل جائیں گے۔

قرآن کریم کے ترجمے کے سلسلے میں ایک نہایت اہم بحث ۱۹۳۶ء میں مصری وزارت کی ایک قرارداد کے بعد بھی شروع ہو گئی تھی اس کا ذکر جناب ڈاکٹر صحیح ممحصانی نے اپنی کتاب "فلسفہ التشریع فی الاسلام" میں کیا ہے، آپ فرماتے ہیں "دوسری زبانوں میں قرآن کریم کا ترجمہ کرنے یا اس کے معنی کی وضاحت کرنے میں بڑے بڑے مباحث ہوئے ہیں ابھی حال میں مصر میں وزارتِ مصریہ کی اس قرارداد پر ۱۹۳۶ء میں بڑا زبردست ہنگامہ برپا ہوا تھا کہ قرآن مجید کا سرکاری طور پر غیر زبانوں میں ترجمہ کیا جائے۔۔۔ اس پر موافقین اور مخالفین میں زبردست مباحثہ شروع ہو گئے۔ ترجمے کی موافقت میں یہ دلائل دئے گئے تھے کہ روایت ہے کہ اہل فارس نے حضرت سلمان فارسی کو لکھا کہ ان کے لئے سورہ فاتحہ فارسی میں لکھ کر بھیج دیں۔ (افسوس کہ قرآن کریم کے اولین نسخوں کی طرح وہ ترجمہ بھی آج ہمارے پاس محفوظ نہیں ہے) چنانچہ وہ لوگ اُسے نماز میں پڑھتے تھے اور نبی کریم نے انہیں منع نہیں فرمایا۔

دوسری دلیل یہ پیش کی گئی کہ حضرت امام ابو حنیفہ نے فارسی اور ہر زبان میں نماز جائز قرار دی ہے اور امام ابو یوسف اور امام محمد نے غیر زبان میں نماز صرف اُن لوگوں کے لئے جائز کی ہے جو عربی سے واقف نہیں۔ ایک روایت ہے کہ امام ابو حنیفہ نے بھی اپنے اس قول سے رجوع کرتے ہوئے عربی زبان کے سوا اور زبانوں میں صرف اُس شخص کے لئے نماز جائز قرار دی ہے جو عربی سے بے بہرہ ہو جیسا کہ صاحبین کا مسلک ہے<sup>8</sup>۔

مخالفین کے دلائل کا خلاصہ یہ تھا کہ "عربی زبان اسلام اور اہل اسلام کا شعائر ہے اور قرآن کریم الفاظ و معنی دونوں کے مجموعہ کا نام ہے لیں اس کا ترجمہ کرنے کی صورت میں یہ تعریف باقی نہیں رہتی۔ (غالباً اسی لئے قرآن کے ترجمے پر "لفظ قرآن" کا اطلاق نہیں ہوتا) دوسرے قرآن کریم کا ترجمہ اس لئے جائز نہیں کہ ترجمہ کرنے سے دین، زبان اور وطن پر مصقرت رسائی اثرات پڑتے ہیں نیز یہ کہ قرآن کریم میں جور و حاشیت اور نور ہے اُس کا ترجمہ

8 فلسفہ شریعت اسلام، ص ۱۱۰۔ ۱۱۱، از ڈاکٹر صحیح ممحصانی

ممکن ہی نہیں بلکہ ترجمہ اسے زائل کر دیتا ہے<sup>9</sup>۔

یہی سوال جب سر سید احمد خان (مرحوم) سے کسی شخص نے کیا کہ اگر بجائے سورہ فاتحہ کے اس کا ترجمہ اردو میں پڑھ لیا جائے تو آپ کے نزدیک اس میں کوئی نقصان ہے؟ سر سید احمد خان نے جواب میں ان کو لکھا کہ ”نقصان تو کچھ نہیں ہے مگر نماز نہ ہو گی“۔ ڈاکٹر خلیفہ عبدالحکیم فرماتے ہیں کہ ”مذہب اور قومیت کے بارے میں ضیاء (ترکی کے مشہور شاعر) کا خیال تھا کہ ترکوں کیلئے دین اپنی زبان ہی میں دلنشیں ہو سکتا ہے، اس لئے قرآن، نماز اور اذان سب ترکی (زبان) میں ہونی چاہئیں۔ علامہ اقبال اس حد تک متفق ہیں (کہ ہونی چاہئیں) لیکن فرماتے ہیں کہ ابن تومر بربری نے جب اندرس میں حکومت قائم کی اور موحدین کو اقتدار حاصل ہوا تو انہوں نے فتویٰ دیا کہ قرآن کا ترجمہ بربری زبان میں ہونا چاہئے۔ اذان اور نماز اور (ان کے علاوہ بھی) تمام عبادات میں بربری زبان استعمال ہو سکتی ہے۔ لہذا ترک اس خیال کے (تہما) موجود نہیں<sup>10</sup>۔“

اس تمام بحث سے بھی اگر صرف خشوع کی خاطر نماز کے عربی کلمات کا ترجمہ جائز قرار دے دیا جائے تو مشکل یہ ہے کہ سورہ فاتحہ اور رکوع و سجود کے علاوہ نماز میں پڑھی جانے والی دوسری بہت سی چھوٹی بڑی سور توں کا تعلق خالص خدا کی حمد و شناسے نہیں ہے۔ شاید اسی لئے اس مسئلہ پر عالم اسلام میں کبھی بھی اتفاق نہیں ہو سکا۔

ترجمہ کی دشواریوں پر پروفیسر گب لکھتے ہیں:

”الغرض عربی متن میں بقول بعض لوگوں کے صرف پچھتر ۲۵ فیصد معنی موجود ہوتے ہیں اور بقایا پچیس ۲۵ فیصد پڑھنے والے کو خود مہیا کرنے پڑتے ہیں نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ متن میں ہر لفظ کے معنی جاننے اور نحوی ترکیب کو سمجھنے کے بعد بھی دو بالکل مختلف معنوں کے پیدا ہونے کا احتمال رہتا ہے، اس طریق سے طلباء یورپ ہی محروم نہیں رہتے بلکہ مقامی طلباء سے بھی اکثر اوقات غلطی ہو جاتی ہے، تاوقتِ

9 ایضاً، ص ۱۱۱

10 فقرہ اقبال، ص ۷۸

کہ وہ زبانی روایات کی طرف جو تحریری متن کی معاون ہوتی ہیں رجوع نہ کریں<sup>11</sup>۔ جس کی وجہ سے قرآن کریم کو سمجھنے کے لئے اُس دور کی تمام زبانی روایات جو عربوں میں تورات و انجیل وغیرہ کی وجہ سے معروف عام ہو چکی تھیں اُن سے بھی واقفیت رکھنا ضروری ہو جاتا ہے۔ پروفیسر گب فرماتے ہیں "یہ کتاب (قرآن) بھی جتنا اپنے ادبی کمالات کی وجہ سے ممتاز ہے اتنا ہی اس کا دوسری زبانوں میں ترجمہ کرنا بھی ناممکن ہے۔"<sup>12</sup>

جناب شیخ محمد اکرم فرماتے ہیں:

"اس میں شک نہیں کہ قرآن مجید کے ترجمے میں ہزاروں دقتیں ہیں، ترجمے میں لفظی صحت کو برقرار رکھنا اور اس کے ساتھ ساتھ قرآن کے بلغ معانی اور اس کی ادبی شان کو اس پر قربان نہ ہونے دینا اس قدر مشکل ہے کہ آج جب کہ ہمیں قرآن مجید کے ترجموں میں دو سو سال کی مشق ہے اور قوم کے بہترین علماء و ادباء نے اس قومی خدمت پر توجہ کی ہے۔ (مگر اس کے باوجود) ایک بھی ترجمہ ایسا نہیں ہے جسے تسلی بخش کہا جاسکے یا جس سے اصل کے زور بیان، فصاحت و بلاغت اور روحانی عظمت کا صحیح اندازہ ہو سکے۔"<sup>13</sup>

قرآن کریم کے ترجموں اور معنی و مفہوم کے اختلاف سے کوئی بھی انکار نہیں کر سکتا کیونکہ مسلمانوں کے درمیان قرآن صرف حرف احرفاً یا متن کے اعتبار سے ہی متفق علیہ ہے تفسیر و معانی کے اعتبار سے نہیں۔ ترجمے کی یہی دشواریاں ہیں جو آج ہر شخص قرآن کا اپنے اپنے علم، عقیدے اور فہم کے مطابق جیسا چاہے ترجمہ کر لیتا ہے۔ اور وہ باوجود مختلف ہونے کے غلط نہیں کہا جا سکتا یا غلط ثابت نہیں کیا جا سکتا۔

ہزاراں معنی بار یک باشد بیت ابر و را  
بغیر از موشگا فاں کس نہ فہمد معنی اورا

11- مقدمہ تاریخ ادبیات عرب، ص ۲۱

12- ایضاً، ص ۳۸

13- رود کوثر، ص ۵۲۰

کیونکہ اس میں کہیں تولغت سے مددی جاتی ہے کہیں مجموعی مفہوم کو مد نظر رکھا جاتا ہے، کہیں اپنے مخصوص عقائد کی حفاظت پیش نظر ہوتی ہے، کبھی ترجمہ شان نزول کو ذہن میں رکھ کر کیا جاتا ہے، تو کبھی اسرائیلیات سے پورا پورا استفادہ کیا جاتا ہے کبھی طول طویل تفسیر کی مدد سے عبارت کا مفہوم سمجھانے کی کوشش کی جاتی ہے جس سے پاژند کی یاد تازہ ہو جاتی ہے بعض جگہ حقیقی اور مجازی معنوں کی بحث زیر غور آتی ہے۔ بعض عالم اپنے ترجمے کا بڑی تحقیق کے بعد محاوراتِ عرب جاہلیہ کے عین مطابق ہونے کا دعویٰ کرتے ہیں اور باطنی معنی اس پر مستزد ہیں۔ ایک روایت کے مطابق حضرت عبد اللہ بن عباس نے فرمایا تھا کہ "جب کبھی تمہیں قرآن کے سمجھنے میں کوئی مشکل پیش آئے تو اس کا حل شعرائے عرب کے کلام میں ڈھونڈو کیونکہ وہ عرب قوم کا صحیفہ ہے" <sup>14</sup>۔ گویا آج قرآن کو محض قرآن سے سمجھنا ایک پیچیدہ عمل ہو گیا ہے۔ قرآن کریم کے ترجمے کی کچھ دشواریاں اس کے اپنے ایک خاص اسلوب بیان کی وجہ سے اکثر مقالات میں صمار کے مراجع کی بھی ہیں جس کی وجہ سے اکثر ایک ہی عبارت کے کئی کئی الگ معنی و مفہوم بن جاتے ہیں جس سے خود براہ راست عربی زبان میں پڑھنے والے بھی نہیں فہم سکتے۔ غرض آج کے ایسے تمام ترجم و تفاسیر کو دیکھ کر یہ بات یقین کے ساتھ کہی جاسکتی ہے کہ اسی ایک قرآن کی عبارت کے ابھی بہت سے نئے نئے معنی و مفہوم کی گنجائش باقی ہے، اس لئے کہ ہمارے تمام موجودہ ترجمے کسی ایک مستند ترجمے کی نقلیں نہیں ہیں اور تفسیریں بھی الگ الگ ہیں انہیں دیکھ کر یہ کیسے کہا جاسکتا ہے کہ قرآن مسلمانوں کے درمیان معنی و مفہوم دونوں کے اعتبار سے متفق علیہ ہے۔ یہی قرآن جو آج سے چودہ سو سال پہلے اپنی مخاطب قوم عرب کے درمیان اتحاد کا باعث بنا تھا، آج اپنی تفہیم کی مشکلات کی وجہ سے مختلف اقوام اور مسلک کے ماننے والوں کے درمیان تفرقے کا باعث بنا ہوا ہے۔ اسی لئے ادیان ہمیشہ قومی اور علاقائی رہے۔ جدید دور کے علماء کے لئے آج سب سے بڑا مسئلہ یہ پیدا ہو گیا ہے کہ قرآن کریم کے متن کا ترجمہ قرآنی مفہوم کو دوسری زبانوں میں کسی قدر سمجھنے کے قابل توبنا دیتا ہے مگر ساتھ ہی اس

کے معنوں کو مقيد و متعین بھی کر دیتا ہے جس سے زمانے اور حالات کے بدل جانے یا علم کی ترقی سے کچھ عرصہ کے بعد متن کے بعض معنی فرسودہ معلوم ہونے لگ جاتے ہیں۔ اس بات کو محسوس کرتے ہوئے جناب نہیں نوید عثمانی فرماتے ہیں۔ ”یہ کلام الہی کا اعجاز ہے کہ وہی الفاظ بدلنے والے زمانہ کی ترقی کا ساتھ ہر دور میں دیتے ہیں، الفاظ تبدیل نہیں ہوتے، ان کے مفہوم تبدیل ہو جاتے ہیں۔ قرآن عزیز کے الفاظ سے مختلف زمانوں میں مختلف مفہوم اخذ کئے جانے پر ممکن ہے کچھ حضرات کو اتفاق نہ ہو۔ موجودہ دور میں تدبر فی القرآن کا دروازہ بالکل بند ہو جانے سے ایسا جمود پیدا ہو گیا ہے کہ قرآن کے مقاہیم کو بھی جامد سمجھا جانے لگا ہے اور یہ غلط فہمی پیدا ہونے لگی ہے کہ اس کے تمام رموز و اسرار کھولنے کا حق ادا ہو چکا۔ ہماری تفاسیر کے ذخیروں میں سب سے آخری تفسیر بھی پچاس سال پرانی ہو گئی، جبکہ مادی ترقی کی رفتار آج اتنی تیز ہے جتنی کبھی نہ تھی۔ اگر جلد ہی امت میں ایسے افراد سامنے نہ آسکے جو جدید علوم سے واقفیت رکھنے کے ساتھ ساتھ قرآن فہمی کے (بھی) اہل ہوں، تو وہ وقت سر پر ہے جب قرآن پر فرسودہ (out dated) ہونے کا لازم آجائے گا<sup>15</sup>۔“

ہمارے خیال میں کسی بھی قوم کی نئی نسل کو ماضی کے سوارنے کے اس مشکل اور کاری عبث پر لگانے کے بجائے بہتر ہو گا کہ انہیں اپنے مستقبل کو تابناک بنانے اور سائنس کے میدان میں جدید تحقیقات کرنے کا مشورہ دیا جائے۔

قرآن کریم سے ہماری پتی عقیدت نے اس سے پہلے بھی کئی بار یہ کام کرایا ہے۔ ایک بار عربی ادب کے اس شہ پارے کو یونانی فلسفے کا گاؤں پہننا کر یونانی اکیڈمی سے فلسفے کی اعزازی ڈگری بھی دلائی گئی تھی جسے بعض حلقوں نے پسند کیا تھا اور بعض نے نہیں پھر جب دنیا پر سائنس کا غلبہ نظر آنے لگا تو کوشش کی جانے لگی کہ اسے سائنس کی اعزازی ڈگری سے بھی نواز جائے، جو کلام الہی کے ساتھ ایک مذاق تھا۔ مثلاً سورہ لقمان کی آیت: ۳۳ کو لیجئے ترجمہ ”اور وہ (ہی) جانتا ہے کہ رحموں میں کیا ہے۔“ جدید میڈیل سائنس کے اکشافات کے ساتھ ساتھ اس آیت کے

15- تالیف از جناب ایس عبد اللہ طارق، ص ۱۲۷، پتہ بازار نصر اللہ خان، رام پور، بھارت

مختلف ادوار میں مختلف معنی لئے جاتے رہے۔ جبکہ آج انسان کے لئے اس جیسے رحم کے رازوں کو معلوم کرنا عام سی بات بن گئی ہے۔

قرآن کریم کے ہر دور میں بدلتے ہوئے معنی و مفہوم کی دشواریوں کو محسوس کرتے ہوئے جناب حسن الاعظمی (الازہری)، جناب رشید رضا (میرالمنار) کی تفسیر پر تبصرہ کرتے ہوئے، اس سے بالکل مختلف بات فرماتے ہیں کہ "گذشتہ پیشتر تفاسیر میں اولاً لفظی اصطلاحات کے مناقشے یا مشکلمناہ جدی طریقے اور صوفیانہ تاویلات اور فرقہ وارانہ اختلافات کی بوچھاڑ نظر آتی ہے۔ امام فخر الدین رازی نے سونے پر سہاگہ یہ کیا کہ اپنی تفسیر میں اپنے زمانے کے مشہور و معروف علمی آراء و نظریات کو پیش کر دیا۔ انہی کی تقلید موجودہ دور کے ایک مفسر (شیخ طنطاوی) نے کی کیونکہ وہ جا بجا جدید علوم مثلاً علم فلک، علم نباتات، علم حیوانات پر تفسیر الآیت کے ذیل میں بحث کرتے ہیں "آپ فرماتے ہیں، "اس میں شک نہیں کہ بعض علوم جدید فہم قرآن کے لئے ضروری ہیں یا اس کی تفہیم پر مدد و معاون ہیں، لیکن رشید رضا کا خیال یہ ہے کہ ان علوم کو حد بعید تک استعمال کرنا جیسا کہ مفسرین نے کیا، پڑھنے والوں کو اُس حقیقی مقصد سے دور کر دیتا ہے، جس کے لئے قرآن نازل ہوا<sup>16</sup>۔" کیونکہ ہم سے پہلے کبار صحابہ کرام نے ان جدید علوم کے اکشافات کے بغیر ہی قرآن کریم کے مقصد نزول کی مکمل فہم حاصل کر لی تھی۔ مگر صحابہ کرام کے گذر جانے کے بعد سے پھر آج تک کسی بھی دور کے مسلمان قرآنی متن کے ویسے واضح اور حتمی معنی و مفہوم متعین نہیں کر سکے اس کی کوئی توجہ ضرور ہو گی۔

اس میں کوئی شک نہیں کہ تحریری الفاظ برهنہ جسموں کی مانند ہوتے ہیں، معنی ہی انہیں لباس بخشتے ہیں جو ان کے مفہوم کی شناخت بنتے ہیں۔ اگر کسی ایک ہی چہرہ رکھنے والے مختلف مجسموں یا تصویروں کو الگ لباس زیب تن کر دئے جائیں تو اس چہرے کی اپنی قومی شناخت مشکل ہو جائے گی، اور اس کی جائے پیدائش، زمانہ اور نام بھی مشکوک ہو جائے گا۔ جیسے کسی ایکسویں صدی کے علوم و ترقی سے آرستہ قرآن کریم کے صرف ترجمے کو دکھا کر کوئی کسی ماہر نقاد سے سوال کرے کہ بتاؤ یہ کس زمانے کی تصنیف ہے تو یقیناً اس کا جواب گمراہ کن ہو گا۔

قرآن کریم کو ہر زمانے کے مطابق ترجموں یا نئی نئی تفسیروں کے ذریعہ سے ہر دور میں نئے نئے معنی پہنادینا بھی اس کے اصل معنی و مفہوم میں ترمیم و تنسیخ کے مترادف ہے۔ میں سمجھتا ہوں کہ قرآن کریم کے اصل معنی و مفہوم، اس کے زمانہ نزول میں بھی سوائے صحابہ کرام کے کوئی اور نہیں جان سکا تھا اسی لئے انہیں اس کے معنوں کی بھی کوئی جتنجہ نہیں تھی، یہ صرف انہی سے مخاطب تھا اور صرف انہیں کے لئے نازل کیا گیا تھا۔ صحابہ کرام کے بعد جب قرآن دوسرے لوگوں کی سمجھیں میں نہیں آیا تو اس کو سمجھنے کے لئے تفسیروں، لغت اور اشعار جاملیہ کی ضرورت پیش آئی، اور عجم کی مسلمان قوموں نے اسے اپنا سرمایہ حیات بنانے اور اپنا کام چلانے کے لئے اس کے ترجموں اور صحابہ کرام کے بعد میں آنے والے عربوں اور عجمیوں کی پرانی تفسیروں پر اپنی پوری توجہ مرکوز کر دی ہے

تاریخ کو دھرانے کی کوشش میں کلامی  
کرتے ہیں عطا حال کو ماضی کا لبادہ  
راقب

Jurat-e-Tehqiq

## فترآن کریم پر تفسیر وں کا بوجھ

قرآن کریم کے ترجموں اور تفسیری مسائل کو سمجھنے کے لئے آپ صرف سرسید احمد خان کے تفسیری مضامین، یا قرآن کی کسی بھی دو تفسیروں کا مطالعہ کر لیں تو کافی ہو گا۔ یا مولانا ابوالکلام آزاد کے الہمال میں شائع شدہ مضامین کا مطالعہ کر لیں جو مولانا غلام رسول مہر صاحب نے کتابی شکل میں "انبیاء کرام" کے نام سے شائع کر دئے ہیں یا پھر علامہ عنایت اللہ خان المشرقی کا "تذکرہ" اور یا پھر اس کا خلاصہ "حدیث القرآن"۔ اگر آپ نے سرسری طور پر ان سے پہلے قرآن کریم کا کوئی عام ترجمہ پڑھا ہوا ہو تو آپ کو شاید ایسا معلوم ہو گا کہ آپ نے پہلے کبھی قرآن غور سے پڑھا ہی نہیں تھا۔ ان میں آپ کو وہ اضافی مضامین بھی ملیں گے جو قرآن کریم کا حصہ تو نہیں مگر ان حضرات کے نزدیک اس کی تفہیم کا حصہ ضرور ہیں۔ مثلاً علامہ مشرقی نے اسی چودہ سو سال سے پڑھے جانے والے قرآن کو پڑھ کر اس کی ایک بالکل ہی نئی تشریح پیش کی ہے، جس میں وفات پا جانے کے بعد کی جنت و دوزخ کو اسی موجودہ ارضی زندگی سے متعلق بتایا گیا ہے۔ یعنی جنت کے معنی ارضی پادشاہت جو فرد آفراد آہر شخص کو نہیں مگر قومی نقطہ نظر سے قوم کے کسی معزز ترین شخص کو عطا کر دی جائے گی اور دوزخ یا جہنم کو بھی قومی اعتبار سے کسی دوسری قوموں کی غلامی میں چلے جانے سے تعبیر کیا گیا ہے اور الکتاب سے مراد صحیفہ فطرت کا علم یعنی سائنسی علوم، جس سے تحسین کا نات کر کے انسان ایک نہ ایک دن خدا کے رو برو جا کھڑا ہو گا۔ (حدیث القرآن، ص ۲۶) یہاں علامہ مشرقی نے جنت و دوزخ سے متعلق آیات کی جو تشریح کی ہے اس سے حیات بعد الموت اور جنت کا وہ حسین تصور جو قرآن کریم کافی وضاحت کے ساتھ پیش کرتا ہے تاریکیوں میں گم ہو جاتا ہے۔

مجھے آریہ سماج کی طرف سے شائع ہونے والی تفسیر قرآن کا کچھ حصہ دیکھنے کا اتفاق بھی ہوا ہے جو ان کی طرف سے "وید اور قرآن" کے نام سے شائع ہوا تھا جس میں انہوں نے قرآن کی تمام تر بنیادی تعلیمات کو وید مقدس، سمرتیوں اور پنسنیشدوں کی بنیادی تعلیمات کے عین مطابق ہونا ثابت کیا ہے۔<sup>1</sup>

اگرچہ ان سب لوگوں میں نیک نیت، عقیدت اور خلوص شامل ہوتا ہے لیکن ہمارے علماء کی حدِ اعتدال سے زیادہ عقیدت اور خلوص نے جہاں بدیج و بیان کے کمالات دکھائے ہیں وہاں بات کو بہت الجھا بھی دیا ہے۔ چنانچہ آج کا ایک عام انسان جو قرآن کریم کو صرف ترجموں کے ذریعہ ہی پڑھ سکتا ہے، ان مختلف و متصاد ترجموں کو پڑھ کر اس کے سوا اور کیا کہہ سکتا ہے۔<sup>2</sup>

شد پریشان خوابِ من از کثرتِ تعبیرہ

شاید علامہ اقبال نے ایک ہی قرآن کے بے شمار تراجم و تفاسیر کو دیکھ کر یہ شعر کہا ہو گا۔<sup>3</sup>

احکام تیرے حق ہیں مگر اپنے مفسر  
تاویل سے فتر آں کو بنا دیتے ہیں پاڑند

جیسا کہ جناب عرشی صاحب نے فرمایا: "تفسیر قرآن کی دنیا جو گذشتہ چودہ صدیوں میں تخلیق ہوئی اس کی سیر کے لئے عمرِ نوح بھی ناکافی ہے، شاید عمرِ خضر کچھ کلفایت کر سکے، پھر اس میں اقسام و انواع پر نظر کی جائے تو افادیت کم سے کم اور تضییق وقت (زیادہ)<sup>2</sup>" آپ آگے لکھتے ہیں: "فہم قرآن میں اختلاف قرونِ اول ہی سے شروع ہو گیا تھا۔" "التفسیر والمفسرون" کی پہلی جلد میں ہمیں یہ عنوان بھی نظر آتا ہے، "تفاوت الصحابة في فہم القرآن"<sup>3</sup>

اس کی ایک مثال ایسے شعراء کے کلام سے بھی دی جاسکتی ہے جن کے سامعین کا ذوق و معیار اتنا بلند نہ ہو کہ وہ اسے سمجھ سکیں یا پھر درمیان میں تفاوت زمانہ حاصل ہو جائے۔ جس کی وجہ سے اُس فن کے اساتذہ کو ان کے کلام پر متعدد شر حیں لکھنی پڑ جائیں۔ یہ بات ہر شخص بخوبی جانتا

1- دیکھنے، وید اور قرآن، از لکشم آریہ اپریشک، دہلی

2- قرآن سے قرآن تک، ص ۳۲

3- ایضاً، ص ۳۶

ہے کہ ایسی دشواریاں جب ہی پیش آتی ہیں جب کوئی عبارت یا تنوخ د واضح نہ ہو یا پھر متكلم کے سامنے اُس کے اصل مخاطب ہی نہ ہوں جس کی وجہ سے وہ تحریر یا کلام ان کے لئے سمجھنا مشکل ہو جاتا ہے۔ ایسی صورت میں قرآن کریم کے بارے میں یہ دعویٰ کرنا کہ اُس خاص دور کے عربی بولنے والوں کے علاوہ تمام دوسری زبانیں بولنے والوں پر بھی (اللہ تعالیٰ کے) اس قول "یسّر" کا یکساں اطلاق ہوتا ہے، درست معلوم نہیں ہوتا۔ مگر یہ اعتراض توجہ ہی عائد ہو سکتا ہے کہ جب اس کی طرف سے یہ دعویٰ منسوب کیا جائے کہ یہ اپنے تمام سننے والوں پر بھی اسی طرح آسان بنا کر نازل کیا گیا ہے کہ جس طرح اُس دور کے امیوں پر آسان بنا کر نازل کیا گیا تھا۔

فہم قرآن کی یہی دشواریاں تھیں جس کا اعتراض جناب شاہ ولی اللہ محدث دہلوی نے اپنے ان الفاظ میں کیا تھا کہ "اگر تم رسول اللہ ﷺ کی شریعت کی گہرائیوں کو سمجھنا چاہو تو پہلے عرب امیوں کی تحقیق کرو جن میں رسول اللہ مبعوث ہوئے تھے وہی دراصل آپ کی شریعت کا تشریح مادہ ہے..... اس کے بعد آپ کی اصلاح کی کیفیت سمجھو جو آپ نے اُن مقاصد کے تحت تشریح و تیسیر اور احکام ملت (ملةً أَيْكُمْ إِبْرَاهِيمَ، يَعْنِي اَوَّلَادَ إِبْرَاهِيمَ) کے باب میں کی ہیں<sup>4</sup>۔ گویا عربوں کے علاوہ دیگر مسلم اقوام پر علماء اسلام نے خدا سے پوچھے بغیر ہی ایک اضافی بوجہ از خود ڈال دیا کہ پہلے عرب امیوں کے معاشرے کی تحقیق بھی کرو جو ایک عام غیر عرب مسلمان کے لئے ممکن ہی نہیں۔ بالفاظ دیگر قرآن کریم کو ہم اس کے اپنے زمانے یا ماحول اور معاشرے سے الگ رکھ کر سمجھ ہی نہیں سکتے۔ جب صورت حال یہ ہو تو فہم قرآن کے اس جملے کے کیا معنی لئے جاسکتے ہیں کہ:

"فَإِنَّمَا يَسِّرْنَهُ بِلِسَانِكَ...." (الدخان: ٥٨، اور مریم: ٩٧)

پس اس کے سوا کچھ نہیں کہ ہم نے اسے تمہاری اپنی زبان میں آسان بنا دیا ہے تاکہ یہ تمہارے لئے خوشخبری ہو اور تم نصیحت پکڑو"

پس ان آیات کی بنا پر عربی قرآن سرے سے اُن اقوام سے مخاطب ہی نہیں جن کی زبان

4- حجۃ اللہ البالغہ، ص ۱۲۳، بحوالہ فقہ اسلامی، از مولانا محمد تقیٰ امینی، ص ۱۱۳،

عربی نہیں۔ اس لئے اب قرآن کریم سے استفادہ حاصل کرنے کے لئے دیگر مسلم اقوام کو لازمی طور پر پیشہ ور علماء کے کسی نہ کسی سیاسی گروہ سے وابستہ ہونا پڑے گا، جو خود بھی عجمی ہونے کی بنا پر قرآن کریم کو صحیح طور پر نہیں سمجھ سکتے۔

یہ ایک کھلی حقیقت ہے کہ اس عربی قرآن کے مخاطب صرف اُس دور کے خاص لوگ ہی تھے، جس کی تصدیق حضرت ابن عباس کی اس وضاحت سے بھی ہو جاتی ہے جس میں آپ نے فرمایا "ہم ہی وہ لوگ ہیں جن پر قرآن نازل ہوا پس ہم نے اس کو پڑھا اور اس کا مطلب بھی معلوم کر لیا کہ کس بارے میں وہ نازل ہوا اور عنقریب ایسے لوگ آئیں گے جو قرآن تو پڑھیں گے مگر یہ نہیں جان سکیں گے کہ وہ کن لوگوں کے بارے میں نازل ہوا تھا۔ تو وہ اس میں رائے زنی کرنے لگیں گے<sup>5</sup>" کیونکہ آپ کے نزدیک قرآن کریم صرف اُن لوگوں سے ہی مخاطب ہے جو اس کے خطاب کے موقع محل سے اچھی طرح واقف تھے۔

اسی سلسلے میں حضرت عمر نے عربوں کی نئی نسل کے لئے اپنے دین کو سمجھنے کے لئے دورِ جاہلیت کو سمجھنے کی اہمیت پر زور دیا تھا۔ آپ فرماتے ہیں "جب مسلمانوں میں دورِ جاہلیت کو سمجھنے والے نہ رہیں گے تو اسلام کے اصول اور فروع کی کڑیاں ایک ایک کر کے ٹوٹی جائیں گی۔"<sup>6</sup>

ہمارا زمانہ تو بہت دور کی بات ہے جبکہ ہم اہل عرب بھی نہیں ہیں، خود صحابہ کرام کے زمانے میں قرآن کے اسلوبِ مخاطب کو سمجھنا دشوار ہو چکا تھا جب مدینہ شہر اپنا پر انافطری ماحول کھو چکا تھا، تو نئی نسل کے لئے قرآن اجنبی بن چکا تھا جس کی بنا پر حضرت عمر نے اہل مدینہ سے مخاطب ہو کر کہا تھا "قرآن سمجھنا چاہتے ہو تو صحرائے بدروں میں جا کر کچھ دن گزارو کیونکہ جس زبان میں قرآن نازل ہوا ہے وہ زبان اُن کے ہاں اپنی اصلی شکل میں موجود ہے۔"<sup>7</sup>

آنحضرت کی زبان بُنی ہوازن کی ایک شاخ بُنی سعد قبیلے کی زبان تھی، جس کی بنا پر آپ نے

فرمایا تھا:

5- قرآن مجید کا نزول اور وحی، ص ۳۱۰

6- آثار التنزیل، ص ۱۶۰، از پروفیسر خالد محمود

7- ایضاً

"إِنَّا عَرَبَكُمْ وَإِنَّا مِنْ قَرِيشٍ وَلِسَانُ سَعْدِ بْنِ بَكْرٍ"

میں تم جیسا عرب ہوں اور قریش سے ہوں اور میری زبان سعد بن بکر (یعنی قبیلہ ہوازن) کے لب و لبجے پر ہے"

اس لئے قرآن کریم کی زبان پر پہلے قبیلہ بنی سعد کی زبان کے اثرات غالب تھے، جسے بعد میں حضرت عثمان کے زمانہ جمع قرآن کے وقت حضرت عثمان کے حکم سے کمیٹی کے افراد کافی حد تک قریش کے تلقظ پر لے آئے تھے۔ اس سے قرآن کریم کا سبع قرأت پر تحریر کیا جانا منسوب قرار پا گیا جس کا تعلق صرف قرآن کریم کی درست املاء سے تھا کیونکہ اُس وقت تک عربی تحریر کے اعراب ایجاد نہیں ہوئے تھے اس سے املاء کا مسئلہ تو حل ہو گیا تھا، مگر فہم قرآن کا مسئلہ مسلمانوں کے درمیان صدیوں سے متنازع بنا ہوا ہے۔

فہم القرآن کا تمام تر تعلق ادب جاہلیہ سے تھا، عہد جاہلیہ اپنے مذہبی عقائد کی بنا پر مسلمانوں کے طعن کا نشانہ تو ضرور بنا مگر ادبی اعتبار سے قرآن خود اُس عہد کا نقطہ عروج تھا اس لئے اس کی ادبی خصوصیات پر عہد جاہلیہ کی تمام تر خصوصیات کی چھاپ موجود تھی یعنی اپنے قبیلہ و خاندان پر فخر اور حسب و نسب کا پاس، فضائل اربعہ یعنی حکمت، شجاعت، عفت اور عدالت کا دعویٰ اور صلحہ رحمی جو قبیلے سے پوری عرب قومیت میں بدل گئی تھی۔

اگر اہل تشیع کے قرآن کریم کے تراجم و تفاسیر پر نظر ڈالی جائے تو ہمیں آیات کے معنی میں ہر جگہ ایلہیت کے فضائل نظر آتے ہیں، ان کا کہنا ہے کہ "ایک چوتھائی قرآن اہل بیت سے متعلق نازل ہوا ہے" ۔<sup>8</sup> چنانچہ اہل تشیع کے نزدیک قرآن کریم کی اکثر آیات کا مطلب اہل سنت سے مختلف ہے، اور قرآن کریم کا مقصود نزول تمام عربوں کو ایلہیت کی رعایا بنانا تھا۔

اگر ہم قرآن کریم پر صوفیائے کرام کے نقطہ نظر سے نگاہ ڈالیں تو تحریر سے دوچار ہوئے بغیر نہیں رہ سکتے۔ جیسا کہ مولانا رومی نے ایک بار قاری ضیاء الدین سے فرمایا تھا: "قرآن پاک میں چار چیزیں ہیں: عبادت، اشارت، اطائف اور حقائق" آپ فرماتے ہیں: " العبادت (کا تعلق) عوام سے ہے، اشارت کا خواص سے، اطائف کا اولیاء کرام سے اور حقائق انبیاء کرام کے سوا کوئی

8- دین حق، ص ۳۳، ترجمہ "المراجعت" از آقا عبد الحسین شرف الدین الموسوی العالی (عراق) مطبوعہ لکھنؤ، ہندوستان

نہیں جان سکتا۔" اس نے اب قرآن کریم کے حقائق پر سے پر دہ شاید قیامت تک نہ اٹھ سکے کیونکہ حضرت ابراہیم کے دونوں بیٹوں کے سلسلوں (بلکہ تمام دنیا) سے اب نبوت ختم ہو چکی ہے۔ مولانا ابوالکلام آزاد بھی سورہ عنكبوت کی آیت: ۳۳ "وَمَا يَعْقِلُهَا الْعَالَمُونَ" کے معنی بیان کرتے ہوئے فرماتے ہیں "حقائق قرآنیہ کا ادراک (عام لوگ) نہیں کر سکتے، مگر وہ لوگ جن کے قلوب کو اللہ تعالیٰ نے علم حق کے لئے کھول دیا ہے۔"

یہ وہی قرآن ہے جو کبھی اپنے زمانہ نزول میں تمام عرب امیمین پر نہایت سہل اور آسان ہوا کرتا تھا۔ لیکن آج اس کے حقائق کو سمجھنے اور سمجھانے کے لئے بڑے سے بڑا عالم بھی اپنے عجز کا اعتراف کرتا نظر آتا ہے اور کسی خاص تائید الہی کے بغیر اس کا سمجھنا محال سمجھتا ہے۔ اگر کسی لکھی ہوئی تحریر یا کتاب کو فقط کسی تائید الہی کے بغیر سمجھا ہی نہیں جا سکتا تو پھر عوام میں اس کی موجودگی کے کیا معنی؟ اور علم حق سے مہجور لوگوں کے لئے اس کے پڑھنے سے کیا فائدہ، خدا تو اس کے بغیر بھی، جس کی جب چاہے حق کی طرف رہنمائی کر سکتا ہے۔

بات نہایت صاف اور سیدھی تھی جسے لوگ جان بوجھ کر نظر انداز کرنے کے عادی ہو گئے ہیں، اگر آپ ذرا بھی غورو فکر سے کام لیں تو قرآن کے ہر قاری کو یہ بات صاف نظر آجائے گی کہ قرآن کریم دراصل بیشتر ایسے جوابات اور فیصلوں پر مبنی ہے جن کے سوالات اور پیش آمدہ مسائل تو اس میں درج نہیں مگر جواب اور فیصلے موجود ہیں جنہیں کتابی شکل دیتے وقت قرآنی فیصلوں کے ساتھ ان کی وجہ نزول یا شانِ نزول کو محفوظ رکھ کر قرآن کے حاشیہ پر لکھ دینے کی اہمیت کو محسوس نہیں کیا گیا، شانِ نزول اگر محفوظ بھی ہے تو وہ قرآن سے الگ حدیث و تفاسیر کی ضخیم جلدوں میں ہیں جنہیں اب قرآن کا لازمی حصہ نہیں بنایا جا سکتا۔ اسی لئے اب اسے سمجھنے کے لئے عرب کے دور جاہلیہ، اُس معاشرے یا اُمیوں کے حالات و مسائل کی چھان بین کا مشورہ دیا جاتا ہے۔

سوال پیدا ہوتا ہے کہ کیا ہمیں آج اپنے زمانے کے قوی مسائل کی زیادہ فکر نہیں کرنی

چاہئے؟ اور اگر ہم عرب اُمیوں کے ڈیڑھ ہزار سال پر اనے معاشرے اور ان کے حالات و مسائل کو سمجھ بھی لیں تو وہ آج ہمارے کس کام آئیں گے، اور کیا ہم آج سے ڈیڑھ ہزار سال پر اనے مسائل یا ایک نیم متمدن عرب قوم کے مسائل کو سامنے رکھ کر اپنے آج کے جدید مسائل کو بہتر طریقہ پر حل کر سکیں گے؟ اگر نہیں تو پھر ہم اس پر اپنا وقت کیوں ضائع کریں۔

آج ہر ملک اور قوم کے اپنے اپنے الگ مسائل ہیں جن میں سے بیشتر مسائل کا عربوں کے لئے نازل ہونے والے قرآن میں سرے سے کوئی ذکر ہی نہیں ہے۔ آج کے دور کے چند اہم مسئلے غربت اور عالمی معاشی ناہمواری ہیں جس کا کوئی معاشی حل اسلام کے پاس نہیں کیونکہ اسلام کا معاشی نظام خود جزیہ اور خراج کے لئے اپنے ہمسایہ ممالک کی زمینوں اور ان کے پیداواری وسائل پر قبضہ پر اُستوار ہوا تھا۔ جس کے ذکر کا یہاں یہ حل مناسب نہیں ہے<sup>10</sup>۔

اگر آج ہم قرآن کریم کو پڑھ کر اس کی باریکیوں اور حکمتوں کو سمجھنے سے قاصر ہیں تو یہ محض ہمارے زمانے کے لوگوں کا ہی مقدر نہیں بلکہ اس میں وہ لوگ بھی ہمارے برابر کے شریک تھے جنہوں نے اسلام کا نہایت قربی زمانہ نہیں پایا تھا حالانکہ وہ سر زمین عرب کے ہی باشندے تھے، مگر عرب اُمیٰ ہونے کا شرف انہیں حاصل نہیں تھا کہ قرآن کریم کی زبان کو وہ دیسے ہی سمجھ سکتے کہ جیسے صحابہ کرام کے بعد کسی قدر تابعین نے سمجھا تھا جیسا کہ امام ابو حنفیہ نے فرمایا "اگر سنیت نہ ہوتی تو ہم میں سے کوئی بھی قرآن حکیم کا فہم نہ حاصل کر سکتا"۔<sup>11</sup> جبکہ اس سے پہلے اللہ تعالیٰ نے اس کے با آسانی سمجھ میں آنے ہی کو عرب اُمیوں پر جو حکم قرار دیا تھا۔

جناب غلام احمد پرویز (مدیر اعلیٰ طلوع اسلام) ایک جگہ فرماتے ہیں "قرآن کریم عربی زبان میں نازل ہوا تھا اور اپنے مطالب میں بڑا صاف، واضح اور آسان تھا۔ اس سے انسان عام طور پر اس نتیجے پر پہنچے گا کہ جس شخص کو عربی زبان آتی ہو وہ قرآنی حقائق کو با آسانی سمجھ لے گا یعنی قرآنی حقائق کے سمجھنے کے لئے صرف عربی زبان کا جاننا کافی ہو گا، یہ خیال صحیح نہیں دنیا میں کوئی کتاب بھی سمجھی نہیں جا سکتی جب تک انسان اُس زبان سے واقف نہ ہو جس میں وہ کتاب لکھی گئی

10- اس کے لئے دیکھئے "ابتدائی تاریخ اسلام کے چند اہم گلشنہ اور اق" مضمون، خلافت راشدہ میں اسلامی میہدیت یا قوی آمدی کا تصور

11- مقدمہ المیزان، اسلامی قانون نمبر، ص ۳۰۸، مکوہہ فقہ اسلامی، ازمولانا محمد تقی امینی

ہے، لیکن اگر صرف عربی زبان جانے سے قرآنی حقائق سمجھ میں آسکتے تو عرب جن کی مادری زبان عربی ہے قرآنی حقائق کے ماہر ہوتے، لیکن عرب کس حد تک قرآن کریم کی تعلیم کو سمجھتے ہیں اس کے متعلق کچھ کہنے کی ضرورت نہیں۔ عربوں سے مراد صرف ان کے عوام ہی نہیں، اس میں اُن کا پڑھا لکھا علماء کا طبقہ بھی شامل ہے۔ جب اس باب میں خود عربوں کی یہ حالت ہے تو غیر عربوں کے متعلق اندازہ کرنا مشکل نہیں۔" آپ فرماتے ہیں: "اس سے ایک اہم سوال ہمارے سامنے آتا ہے اور وہ یہ کہ ایک طرف قرآن کریم کا یہ دعویٰ ہے کہ 'وہ عربی زبان کی آسان کتاب ہے' اور دوسری طرف کیفیت یہ ہے کہ نہ صرف عربی جانے والوں میں سے بلکہ خود اُن میں سے جن کی مادری زبان عربی ہے، بہت کم ہیں جو قرآنی تعلیم کو کما حقہ سمجھتے ہیں۔ اس کی وجہ کیا ہے؟ سوال بڑا بینا دی اور اہم ہے اور اس کا اچھی طرح سمجھ لینا ضروری ہے<sup>12</sup>۔

پرویز صاحب نے خود بھی اس اہم ترین سوال کا کوئی جواب تو نہیں دیا مگر آپ بے حد غور و فکر کے بعد صرف اس نتیجہ پر پہنچتے ہیں کہ قرآن کریم کا ترجمہ تو بہر حال ممکن نہیں البتہ اس کے مفہوم کو ہی کسی دوسری زبان میں ادا کیا جاسکتا ہے۔ اور کسی ایسی کتاب کے متنازعہ مفہوم کو، جس کا تعلق خدا کی کتاب سے ہو، ادا کرنے میں جس قدر آزادی اپنے ذاتی خیالات، عقائد اور اپنی کم علمی کو اللہ تعالیٰ سے منسوب کرنے کی مل جاتی ہے وہ ہم سب پر ظاہر ہے۔

لیکن ہمارے نزدیک سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ جس قرآن کو اللہ تعالیٰ نے خود ہی السابقون الاوّلون کے بعد ناقابلِ فہم بنادیا تھا تو ہم کیوں اب دوسروں کو سمجھانے کے لئے کوششیں؟ جو خود بھی سمجھنا مشکل ہے۔ یہ کام اور ذمہ داری خود اللہ تعالیٰ کی ہے کہ وہ اس کا کوئی بندوبست شروع میں ہی کر دیتا، لیکن ہم دیکھتے ہیں کہ خدا خود اس کی ضرورت کو صحابہ کرام کے بعد سے محسوس نہیں کر رہا تو، ہم اس کے لئے کیوں فکر مند ہوں جن لوگوں کے لئے قرآن نازل کیا گیا تھا انہوں نے اسے اچھی طرح سمجھ لیا تھا کیونکہ اُس وقت اس کا سمجھانا اللہ تعالیٰ کی ذمہ داری تھی جو اُس نے جس حد تک چاہی پوری کر دی تھی اور جنہیں سمجھانا مقصود نہیں تھا انہیں اس سے مبجور رکھا۔ کیا ہمیں اس

12- لغات القرآن، ص ۷، (پیش لفظ) نیز دیکھئے مطالب القرآن، ص ۳۲۰، از غلام احمد پرویز

میں اللہ تعالیٰ کی مرضی شامل نظر نہیں آتی؟ یاد رکھو کہ ہم خدا کے کاموں میں ہرگز دخل نہیں دے سکتے اور نہ کبھی اس میں کامیاب ہو سکتے ہیں، جب تک خدا خود نہ چاہے۔

جناب غلام احمد حریری مولف "تاریخ تفسیر و مفسرین" فرماتے ہیں: "ترجمہ کی دو قسمیں ہیں: لفظی ترجمہ اور تفسیری ترجمہ۔ لفظی ترجمہ کے معنی ہیں کہ کلام کو ایک زبان سے دوسری زبان میں اسی نظم و ترتیب کے ساتھ منتقل کر دیا جائے، جیسے کہ وہ پہلے ہے۔ اس کے ساتھ ساتھ اصل کلام کے معنی و مفہوم کو بہر نوں قائم رکھا جائے اور اس میں کوئی تبدیلی واقع نہ ہو۔" آپ فرماتے ہیں "لفظی ترجمے کی (بھی) دو قسمیں ہیں، ترجمہ بالمثل اور ترجمہ بغیر المثل، ترجمہ بالمثل سے مراد یہ ہے کہ قرآن کریم کا کسی دوسری زبان میں ایسا ترجمہ کیا جائے جو ہر لحاظ سے اس کی مانند ہو۔ یہاں تک کہ ترجمہ کے مفردات قرآنی مفردات اور اس کا اسلوب و انداز قرآن کی جگہ لے لے جس کا نتیجہ یہ ہو کہ قرآن کی اصل عبارت میں معانی جس بلاغی کیفیت سے منتیف اور جن تشرییعی مسائل پر حاوی ہوں وہ ترجمہ کے اندر بلا کم و کاست موجود ہوں" (گویا یہاں تک کہ وہ ترجمہ قرآنی متن کا اصل مترادف تسلیم کر لیا جائے) آپ فرماتے ہیں "قرآن کا لفظی ترجمہ قرآنی مقاصد کی تکمیل میں کسی طرح بھی اصل کی جگہ نہیں لے سکتا۔۔۔۔۔ قرآن کریم کے ترجمہ بالمثل کو اگر ممکن فرض کر لیا جائے تو اُسے قرآن کی تفسیر نہیں کہہ سکتے<sup>13</sup>۔" یعنی پھر وہ ترجمہ تفسیر نہیں بلکہ قرآن کریم کا ترجمہ بالمثل ہو گا جو محال ہے۔ جس طرح قرآن کریم کا صرف اصل متن ہی صحابہ کرام کے زمانے میں اپنی عصری مناسبت سے خود اپنی مکمل تفسیر تھا۔ کیونکہ اُس وقت اس میں عصری تقاضوں کے تحت ناسخ و منسوخ کا عمل بھی جاری تھا جو اب ممکن نہیں رہا۔

جہاں تک قرآن کریم کے ترجمے اور تفسیروں سے اُن قرآنی مقاصد کو حاصل کرنے کا تعلق ہے جو اللہ تعالیٰ نے عرب میں اُس وقت حاصل کئے تھے تو اس بات کو خود اس کے مترجم و مفسر تسلیم کرتے ہیں کہ قرآن کریم کا محض ترجمہ یا تفسیر اب اُس دور کے مسلسل تنزیلی قرآن کا نعم البدل، دیگر اقوام کے لئے نہیں بن سکتے۔

## عربی قرآن کن کے لئے؟

اللہ تعالیٰ فرماتا ہے "کتب فُصْلِتْ آیاتہ قرآنًا عربیاً لِّقَوْمٍ يَعْلَمُون" (الْحُمَّ الْسَّجْدَة: ۳) یہ کتاب ہے جو اپنے مضامین کھول کر بیان کرتی ہے، یہ عربی (زبان میں) قرآن ہے اُس قوم کے لئے جو (عربی) جانتی ہے۔

اگر یہ بات کسی کو نہ بھی بتائی جائے تب بھی ہر شخص قرآن کو دیکھ کر یہی کہے گا کہ یہ کتاب عربی زبان میں ہے۔ مگر ہم دیکھتے ہیں کہ اس قدر صاف اور کھلی ہوئی بات کے بارے میں بھی قرآن متعدد بار اس بات کو دھرا تا ہے اور خاص طور پر اس طرف توجہ دلاتا ہے کہ یہ قرآن عربی زبان میں اتارا گیا ہے، تاکہ اے عرب قوم کے افراد تم اسے آسانی کے ساتھ سمجھ سکو، دیکھتے:

- ہم نے قرآن عربی اتارا ہے تاکہ تم سمجھ سکو۔ (سورہ یوسف: ۲)
- یہ کھلی عربی زبان میں ہے۔ (سورہ نحل: ۱۰۳)
- کھول کر بیان کرنے والی (کتاب) عربی زبان میں۔ (سورہ شعرا: ۱۹۵)
- اور اسی طرح ہم نے اسے نازل کیا قرآن عربی میں۔ (سورہ طہ: ۱۱۳)
- قرآن عربی بھی سے مبررا۔ (سورہ زمر: ۲۸)
- اور اسی طرح ہم نے تیری طرف عربی قرآن وحی کیا۔ (سورہ شوری: ۷)
- ہم نے اسے عربی قرآن بنایا تاکہ (اے عربی زبان بولنے والو) تم سمجھ سکو۔ (سورہ زخرف: ۳)

ان تمام آیات میں قرآن کے عربی زبان میں ہونے کی طرف خاص طور پر متوجہ کیا گیا ہے جس سے صاف ظاہر ہوتا ہے کہ قرآن کریم میں عربوں کو اس طرف کوئی خاص توجہ دلائی جا رہی

ہے کہ اب تمہارے لئے کوئی عذر باقی نہیں رہا ہے کہ تم کہہ سکو کسی عجمی زبان میں یادو سروں پر اتاری ہوئی کتابیں ہماری سمجھ میں نہیں آتیں۔ جو دراصل کسی دوسری قوم کے انبیاء پر بھی نہیں خود انہیں کی قوم کے انبیاء پر اتاری گئی تھیں، مگر زبان ان کی اپنی نہیں تھی۔ اسی لئے سورہ الحم سجدہ کی آیت ۳ میں تو یہ بات بالکل ہی صاف کر دی گئی کہ یہ صرف اُس قوم کے لئے نازل کیا گیا ہے جو عربی زبان جانتی ہے۔ کیونکہ اس آیت میں "يَعْلَمُونَ" کامادہ عل م ہے اور علم کا تعلق جاننے سے ہے، اور ظاہر ہے کہ یہاں جاننے یا علم رکھنے کا تعلق عربی زبان سے ہی ہو سکتا ہے۔ لیکن ہم دیکھتے ہیں کہ تقریباً تمام ہی مترجمین اور مفسرین اس کے صحیح معنی بتانے سے گریز کرتے ہیں اور عربی لفظ "يَعْلَمُونَ" کا ترجمہ عقل رکھنے والے عاقل اور سمجھدار لوگوں کی طرف پھیر دینے کی کوشش کرتے ہیں، اور یہ تاثر دلانے کی کوشش کرتے ہیں کہ یہ قرآن صرف عقل اور سمجھ رکھنے والوں کے لئے ہی قابل قبول ہے، نادان اور ناسمجھ لوگ ہی اس کا کھلا انکار کرتے ہیں۔ حالانکہ وہاں عام شخص یا کسی عاقل و دانشور کی کوئی تخصیص نہیں تھی بلکہ اس کا پیغام اولاد ابراہیم کے ہر فرد خاص و عام کے لئے تھا، جو بحیرت کے کچھ عرصہ کے بعد بالجہر صرف بنی اسماعیل کے لئے مخصوص کر دیا گیا تھا، وہ بھی جو جزیرۃ العرب میں عزت کے ساتھ مقیم رہنا چاہتے ہوں، ورنہ انہیں قتل کر دینے کا حکم اللہ تعالیٰ کی طرف سے مسلمانوں کو مل چکا تھا۔

ہمارے تقریباً تمام ہی مترجمین یہاں يَعْلَمُونَ کا ترجمہ يَعْلَمُونَ سے بدل دیتے ہیں، حالانکہ يَعْلَمُونَ کا مادہ عقل ہے، اور عقل کا تعلق اللہ تعالیٰ کی طرف سے عطا کردہ سمجھ بوجہ یعنی فہم و فراست، تمیز اور دانائی سے ہے۔ جو قرآن کریم کے الفاظ کے ساتھ ایک کھلی تحریف معنوی ہے۔ دوسرے قرآن کریم میں لفظ لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ آیا ہے اور عاقل فرد ہوتا ہے پوری قوم نہیں۔ اس لئے یہاں باعتبار ضمیر جاننے کا تعلق عقل سے نہیں عربی زبان سے ہے اور یہ صرف اسی طرف راجح ہو سکتا ہے۔ قرآن کریم کی ایک دوسری آیت میں اسی يَعْلَمُونَ کا استعمال کس قدر صاف سمجھ میں آتا ہے جہاں فرمایا "فُلَّ هَلِ يَسْتَوِي الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ (سورہ الزمر: ۹)" کہ کیا جاننے والے اور نہ جاننے والے برابر ہیں؟ اگر ہم غلطی پر نہیں اور دیجئے ہوئے

معانی کو درست سمجھ لیں تو سورہ الحم سجدہ کی آیت ۳، کا سلیں ترجمہ یوں ہو گا "اس کتاب کی آپتیں نہایت صاف اور سہل بنا دی گئی ہیں مگر صرف اُسی قوم کے لئے کہ جن کی مادری زبان عربی ہے اس لئے کہ یہ عربی رائج میں نازل کیا گیا ہے "یسّرنا القرآن" یہ اُسی وقت کہا جا سکتا ہے کہ جب یہ عام فہم، صاف اور با آسانی سب کی سمجھ آجائے، نہ کہ صرف عاقلوں کی۔ میں سمجھتا ہوں آج اس کا ان تمام شرائط کے ساتھ سمجھنا جدید اہل زبان کے لئے بھی اس قدر آسان نہیں رہا کہ جس طرح کبھی عام عرب اُمیٰ بغیر کسی دقت کے یوں ہی سمجھ لیا کرتے تھے۔ کیونکہ اُس زمانے میں اس کا آسان ہونا ہی اس کے اصل مخاطبوں کے لئے دلیل اور جست قرار دیا گیا تھا۔ جیسا کہ سورہ مریم: ۱۹ میں فرمایا "فَإِنَّمَا يَسْرُنَهُ بِلْسَائِنَكَ" بالتفصیل ہم نے اسے تیری زبان میں آسان کیا کیونکہ یہاں "إِنَّمَا" تخصیص حصر کے لئے استعمال ہوا ہے۔ اس کے علاوہ ہم "بِلْسَائِنَكَ" کا اطلاق کیوں نہ تمام غیر عربی بولنے والی اقوام پر کر سکتے ہیں؟ اس کا صاف مطلب یہی نکلتا ہے کہ یہ قرآن صرف اپنے طرز کی عربی بولنے اور سمجھنے والوں کے لئے ہی آسان بنانا زل کیا گیا تھا۔ چنانچہ جب تک یہ عام فہم، آسان اور فصح و بلطف رہا اپنے معیار کی عربی سمجھنے اور بولنے والوں پر دلیل بنارہ، اس کے بعد آپ اسے سمجھانے کے لئے خواہ کتنی ہی تفسیریں لکھتے جائیں یہ ہر گز کسی پر آسان اور عام فہم نہیں بنایا جا سکتا۔

آئیے اب ہم دیکھیں کہ کیا قرآن کریم نے کبھی یہ دعویٰ بھی کیا ہے کہ میں غیر عرب دنیا کی طرف بھی اسی طرح آسان بنانا کر بھیجا گیا ہوں جس طرح کہ اہل عرب کی طرف بھیجا گیا ہوں۔ اس بات کے سمجھنے کا تعلق اُس دور کے عربی طرز اسلوب سے ہے۔ چنانچہ ہم دیکھتے ہیں کہ اُس دور کے عربوں کا یہ ایک عام قاعدہ رہا ہے وہ اس آباد دنیا کو ہمیشہ دو حصوں میں ہی تقسیم کرتے رہے ہیں، ایک عرب دنیا اور دوسری عجم۔ اس لئے انہیں جب کبھی بھی غیر عرب دنیا کا ذکر مقصود ہو تو وہ اُسے عجم کے نام سے ہی یاد کیا کرتے تھے، جیسا کہ جناب اشرف علی بہاری لکھتے ہیں:

"چنانچہ یہ اصطلاح یاد رکھنی چاہئے کہ عربی کے سوا گل زبانوں کو عجمی کہا جاتا ہے، خواہ عربانی ہو یا سریانی، انگریزی ہو یا جرمی، ماسوا

عربی کے جو زبانیں ہیں وہ سب عجمی ہیں" (المبین، ص ۱۲۸)

عربی رواج کے مطابق اب اگر اللہ تعالیٰ کو یہ کہنا مقصود ہوتا کہ یہ پیغام تمام دنیا کی ہدایت کے لئے یکساں نازل کیا جا رہا ہے تو اس کی روشنی میں یہ مفہوم قرآن کریم کی مندرجہ ذیل آیات سے ہرگز ادا نہیں ہوتا، جن میں "جمیعاً (۱۵۸:۷) اللّٰہ اس یا کافٰۃ (۳۳:۲۸)" کے الفاظ استعمال ہوئے ہیں۔ بلکہ اس کے لئے نہایت وضاحت کے ساتھ یہ کہنا ضروری تھا کہ "یہ عربی زبان میں نازل ہونے والا قرآن عرب و عجم کی سب قوموں کے لئے ہدایت و نور ہے" یا پھر اس بات کو یوں بیان کیا جاتا کہ یہ قرآن اگرچہ سر زمین عرب میں عربی زبان میں نازل کیا گیا ہے مگر یہ موجودہ اور آئندہ آنے والی تمام عربی اور عجمی قوموں کے لئے خدا کی طرف سے آخری حکم ہے۔ اگر اللہ تعالیٰ کو کتاب المبین میں ایسی کوئی بات کہشی ہوتی تو یقیناً اس طرح وضاحت سے کہی جاتی کہ کتاب المبین کا یہی تقاضہ ہے جس کے بعد کسی کو کوئی اشتباہ باقی نہ رہتا۔ نعوذ باللہ یہ اللہ تعالیٰ کو کوئی مشورہ نہیں دیا ہے بلکہ قرآن کریم پر سے اُس الزام کو دور کیا گیا ہے جو اس پر نزول کے بند ہو جانے کے بعد عجیبوں کے ترجموں اور تفسیروں کے ذریعہ اس سے منسوب کیا گیا ہے جسے قرآن کے معنوں میں تحریف ہی کہا جا سکتا ہے جو ایک جسارت ہے جو بات قرآن کریم نے خود کبھی نہیں کہی اور جس کی وجہ سے اس پر یہ الزام عائد ہو سکتا ہے۔ اس لئے کہ قرآن کریم میں ہم کہیں بھی عجیبوں کو دعوت دیئے جانے کا ذکر نہیں پاتے۔ اس لئے بھی کہ یہ بات اللہ تعالیٰ کی اپنی سنت کے خلاف بھی تھی۔

روح را بارگراں آئین غیر

گرچہ آید ز آسمان آئین غیر

اقبال

اسی لئے اللہ تعالیٰ نے اس بارے میں عربوں کو کسی عجمی کا بار احسان لینے پر مجبور نہیں کیا یا کسی غیر قوم کی طرف سے پیش کردہ تعلیمات کا مکلف نہیں بنایا بلکہ اللہ تعالیٰ نے تو اہل عرب کو خود انہی کے بھائی بندوں یعنی بنی اسرائیل کا بھی اس سلسلے میں احسان مند نہیں ہونے دیا ورنہ

آنحضرت ﷺ کی بعثت سے پہلے تمام بنی اسرائیل کو تورات و انجیل کی بناء پر اہل کتاب میں شامل ہونا پڑتا اور اُنی نہ کھلاتے۔ (اُنی کے ایک معنی غیر اہل کتاب کے بھی ہیں)۔

تراش از تیشه نخود جاده نخویش

براهِ دیگر اال رفتون عذاب است

اگر از دستِ توکارِ نادر آید!

گناہِ ہم اگر باشد ثواب است

اقبال

یعنی تم خود اپنی ہی کدال یا چھاؤڑے سے اپنا راستہ بناؤ کیونکہ دوسروں کے بنائے ہوئے راستوں پر چلنا کسی عذاب سے کم نہیں، اگر تم اپنے ہاتھوں سے اپنی راہ بنانے پر قادر نہ ہو سکو، اور اس میں تم سے کوئی خطا بھی ہو جائے تو ایسے گناہ کو بھی ثواب ہی سمجھو یعنی آزادی کے ساتھ کامنؤں پر چلنا اس سے بہتر کہ دوسروں کے بنائے ہوئے راستوں پر اپنی نظریں جھکا کر چلو۔

Jurat-e-Tehqiq

## بنی اسماعیل کیوں اہل کتاب نہیں کہلائے

حضرت ابراہیم کے ساتھ آپ کے پورے خاندان کو نبوت وہدایت بخشی گئی تھی، اس لئے اصولاً حضرت ابراہیم کی تمام اولاد اہل کتاب سمجھی جانی چاہئے تھی جس میں حضرت اسماعیل کی اولاد بھی شامل تھی۔ اگرچہ لفظ اہل کتاب کا اطلاق حضرت موسیٰ علیہ السلام کی شریعت نازل ہونے کے بعد سے ہی کیا جاتا ہے۔ دوسرے بقول مفسرین قرآن حضرت ابراہیم کو تمام دنیا کا امام بنا یا تھا پھر آپ کی اپنی اولاد کیونکر اس سے مبرراً ہو سکتی تھی؟ اس لئے اصولاً آپ کی تمام اولاد اہل کتاب کے زمرہ میں آئی چاہئے جیسا کہ دین خنیف کے نام سے ظاہر ہوتا ہے۔ مگر ہم دیکھتے ہیں کہ خود آنحضرت نے بنی اسماعیل کو اہل کتاب میں شمار نہیں کیا، حالانکہ آپ خود ذاتی وحی کی غیر موجودگی میں شریعت قورات پر عمل پیرا رہے اور بنی اسماعیل بھی نظریاتی طور پر اسی شریعت سے منسلک رہے۔ مگر ذہنی طور پر نہ تو بنی اسماعیل نے خود کو اہل کتاب سمجھا اور نہ ہی بنی اسرائیل نے انہیں اہل کتاب تسلیم کیا۔ چنانچہ یہی وجہ تھی جو آنحضرت کی نبوت کو بنی اسرائیل نے قبول نہیں کیا اس لئے کہ آنحضرت کا تعلق بنی اسماعیل سے تھا، جبکہ نبوت کا دائرہ عمل ہمیشہ خاندان اور قبیلے تک ہی محدود مانا جاتا تھا۔ مگر آنحضرت پہلے اور آخری نبی تھے جنہوں نے تمام ذریت ابراہیم کو ایک خاندان میں سمو نے کی کوشش کی اور بنی اسرائیل کو بھی اپنے ہی خاندان میں شمار کر لیا۔ لیکن بنی اسرائیل نے اسے قبول نہ کیا اگرچہ انہوں آپ کی نبوت کو جھوٹا بھی نہیں کہا مگر دستور کے مطابق آپ کی نبوت کو صرف بنی اسماعیل کے لئے مخصوص سمجھا۔ چنانچہ نبی کریم نے اپنی اس ناکامی کو تسلیم بھی کیا اور فرمایا کہ "اگر دس یہودی بھی مجھ پر ایمان لے آتے تو سارے یہودی مجھ پر ایمان لے آتے" <sup>1</sup> جبکہ اہل کتاب کو آپ پر ایمان لانے پر ذگنا ثواب بھی دیا جا رہا

1- تحریک بخاری حصہ دوم ص ۲۰۷، باب بھرتوں الی المدینہ

تحاچیسا کہ رسول اللہ نے فرمایا "تین شخص جن کے لئے ڈگنا ثواب ہے (ان میں سے ایک) وہ شخص ہے جو اہل کتاب میں سے ہو (اور) اپنے نبی پر ایمان لا یا ہو اور محمد پر بھی ایمان لائے<sup>2</sup>" پھر ہم یہ بھی دیکھتے ہیں کہ اس مقصد کے لئے قرآن کریم کی تبلیغ کا تقریباً نصف حصہ صرف اہل کتاب کے لئے وقف کر دیا گیا تھا مگر پھر بھی عرب کے یہودیوں کے دلوں میں بлагعتِ قرآن نہ اُتر سکی جو اس دور کی عربی زبان سے بھی خوب اچھی طرح واقف تھے۔

اللہ تعالیٰ نے جن لوگوں کی طرف آپ ﷺ کو مبعوث کیا تھا ان کی نشان دہی قرآن کریم میں خود ہی کر دی تھی، مثلاً:

- سورۃ یسین: ۶ میں فرمایا: (اے محمد) تاکہ تو اس قوم کو ڈرانے جن کے باپ وادا (پہلے نہیں ڈرانے گئے۔
- سورۃ السجده: ۳ میں فرمایا: تاکہ تم اس قوم کو ڈرانے جن کے پاس آپ سے پہلے کوئی ڈرانے والا نہیں آیا تاکہ وہ ہدایت پائیں۔
- سورہ الشوریٰ: ۷ میں فرمایا: قرآن عربی زبان میں میں تاکہ آپ ڈرائیں اہل مکہ کو اور انہیں جو اس کے ارد گرد (آباد) ہیں۔

ان سب آیات سے مراد اہل عرب ہی ہیں کہ یہ لوگ حضرت اسماعیل کی اولاد سے تھے اور ان کے پاس حضرت ابراہیم ﷺ کے بعد سے کوئی نبی یا ڈرانے والا نہیں آیا تھا۔ جیسا کہ فرمایا گیا: "وَمَا آتَيْنَاهُمْ مِنْ كُلُّ يَدٍ سُوْنَهَا وَمَا أَرْسَلْنَا إِلَيْهِمْ قَبْلَكَ مِنْ نَذِيرٍ" (سبا: ۳۲) ترجمہ: اور ہم نے نہ تو ان کو کتابیں دیں جن کو یہ پڑھتے پڑھاتے اور نہ ہی تم سے پہلے ان کی طرف کوئی ڈرانے والا بھیجا گیا۔"

لہذا اللہ تعالیٰ کی یہ ایک سنت رہی ہے کہ "وَلَكُلٌ قومٌ هَادٍ" اگر بنی اسماعیل اور بنی اسرائیل ایک ہی قوم ہوتی تو ان دونوں کے لئے بوجہ ایک قوم ہونے کے پہلے نازل ہونے والی کتابیں ہی کافی ہوتیں۔ مگر ان کتابوں کے ساتھ ایک مشکل اور بھی تھی اور وہ یہ کہ ایک تو ان کتابوں میں انہیں مخاطب ہی نہیں کیا گیا تھا اور دوسرے ان کتابوں کی زبان بھی ان کی سمجھ میں

2- بخاری، کتاب الحکم، باب ۳۷ حدیث نمبر ۹۶

نہیں آتی تھی۔ جسے اللہ تعالیٰ نے محسوس بھی کر لیا تھا۔ اسی لیے قرآن کریم میں بار بار فرمایا "لو اب یہ عربی زبان میں براہ راست "علیکم" اور "إليكم" یعنی تم پر اور تمہاری طرف نازل کیا جا رہا ہے۔" نیز اگر بنی اسمعیل کا شمار اہل کتاب میں ہوتا تو احکام الصیام کے سلسلے میں اولاد اسمعیل سے یہ نہ کہا جاتا کہ "تم پر روزے فرض کئے گئے ہیں جس طرح تم سے پہلے لوگوں پر فرض کئے گئے تھے" (البقرہ: ۱۸۳) اس سے ظاہر ہوتا ہے کہ اولاد اسمعیل پر پہلی بار روزے فرض کئے گئے تھے۔ جبکہ دوسری تمام اہل کتاب قوموں پر پہلے ہی فرض کئے جا چکے تھے۔ اس سے ثابت ہوا کہ بنی اسمعیل کے سواتمام قومیں پہلے سے اہل کتاب تھیں، مگر قرآن کریم صرف سلسلہ ابراہیم کے اہل کتاب سے ہی مخاطب ہوا تاکہ اولاد اسمعیل بھی اہل کتاب کہلا سکے۔ کیونکہ انہیں تورات و انجیل کا اصولاً مکفٰف نہیں بنایا گیا تھا۔

پھر ایک عجیب بات ہمیں یہ نظر آتی ہے کہ حضرت ابراہیم ﷺ نے جو شعائرِ دین حضرت اسمعیل یا بعد میں اولاد اسمعیل کو سکھائے وہ اپنی دوسری اولاد یعنی حضرت اسحاق کو نہیں سکھائے اسی لئے ہم دیکھتے ہیں کہ مناسک حج، عید الاضحی، قربانی، طوافِ کعبہ اور حج کی دوسری کوئی رسومات بھی بنی اسرائیل کے کسی پیغمبر یا افراد نے ادا نہیں کیں۔ اس کی جگہ انہوں نے صدیوں سے اپنا تعلق کعبہ کے بجائے فلسطین اور اس کے دوسرے مقدس مقامات سے ہی والبستہ رکھا۔ اگر ان میں کوئی تغیر بعد میں ہو بھی جاتا تو کم از کم حضرت اسحاق اور حضرت یعقوب کو تو ان پر عمل کرنا چاہئے تھا۔ پھر نہ بنی ان کے بعد ان کی اولاد میں سے کسی پیغمبر نے کعبہ کا حج ادا کیا (اگرچہ بعض نے اپنے طور پر ایسا سمجھ لیا) اور نہ اسے کوئی اہمیت دی، جو سنت ابراہیم کہلاتی ہیں دوسری طرف اولاد اسمعیل نے بھی ہیکل سلیمانی کی زیارت، شعائرِ دین کے طور پر کبھی نہیں کی! یہ کیسا دینا عنیف ہے کہ ان کے دو بیٹوں اور ان کی اولادوں میں بھی یکساں روانج نہ پاسکا؟ یقیناً اس کی وجہ حضرت ابراہیم ﷺ کے بعد بنی اسرائیل اور بنی اسمعیل دو الگ الگ قومیں بن چکی تھیں اسی بنی اسرائیل کی طرف سے اللہ تعالیٰ نے یہ اندیشہ محسوس کیا تھا کہ کہیں یہ ایسا نہ کہہ بیٹھیں کہ "ہم سے پہلے یہود و نصاریٰ پر توهہ ایت اُتری مگر ہم اس کے پڑھنے پڑھانے اور سمجھنے سے قاصر ہی رہے" (۶:۱۵۶) پھر ان کتابوں کے لانے والوں پر "رسول اُمّکم" کا اطلاق بھی نہیں ہوتا

تھا کیونکہ ان سب کا تعلق بنی اسحاق سے تھا۔ اسی وجہ سے ان کے انبیاء سے بھی ان کا کوئی تعلق نہیں تھا۔ اگر ان میں سے بعض نے عیسائیت قبول بھی کی تھی تو اس میں ان کے لئے اللہ تعالیٰ کی طرف سے حکم الہی کا کوئی دخل نہیں تھا بلکہ یہ مشرقی اہل روم کے عیسائی مبلغین کی مساعی کا نتیجہ تھی۔ چنانچہ جب ایک ہی خاندان یا ایک ہی جدِ احمد کی اولاد خود کو الگ الگ قوموں یا گروہوں کے افراد سمجھتے ہوئے ایک دوسرے کی کتابوں اور پیغمبروں کو قبول کرنے سے انکار کرتی رہی ہوں تو دوسری قوموں کو تو اس کا حق بدرجہ اولیٰ ہونا چاہئے جبکہ غیر عرب دنیا کی پیشتر آبادی کا تعلق ایک بالکل ہی دوسری نسل کے لوگوں یعنی آرین قوموں سے ہے جن میں سرے سے نبوت کا کوئی تصور ہی نہیں پایا جاتا۔

اگرچہ آنحضرت کی بعثت سے پہلے خود اس سامی خانوادے میں بھی نبوت متروک سمجھی جانے لگی تھی مگر مشیتِ الہی کے نزدیک شاید ان میں ابھی ایک آخری نبی کا آناباقی تھا اسی لئے قرآن کریم میں فرمایا "یا اهل الکتب قد جاءَکُمْ رَسُولُنَا یُبَيِّنُ لَکُمْ عَلَیْ فِتْرَةٍ مِّنَ الرُّسُلِ" (المائدہ: ۱۹) یہاں خانوادہ ابراہیم سے اللہ تعالیٰ کا ایسا اہل الکتب کہہ کر پکارنا آخری بار تھا کہ سورہ مائدہ آپ پر نازل ہونے والی آخری سورتوں میں سے ۱۱۲ اویں سورت ہے۔ جس میں فرمایا گیا "اے اہل کتاب یقیناً ہمارا رسول تمہارے پاس آیا وہ رسولوں کے بند ہو جانے کے بعد تم پر (احکامِ الہی) صاف صاف بیان کرتا ہے کہ (کہیں) تم یہ کہنے لگو کہ ہمارے پاس نہ تو کوئی خوشخبری سنانے والا آیا اور نہ ڈرانے والا....." دور رسولوں کے درمیانی وقٹے کو زمانہ فترت کہتے ہیں یہ زمانہ حضرت عیسیٰ اور حضرت رسول کریم کے درمیان کا زمانہ ہے، جو صرف اولادِ ابراہیم کی صاحبِ شریعت قوم پر ہی گزرا، اس لئے اس آیت میں صرف اہل کتاب کو ہی مخاطب کیا گیا، یا ایہا النّاس یا یا ایہا الّذین امْنُوا کہہ کر دوسرے اہل عرب کو مخاطب نہیں کیا، جن میں تمام بنی اسرائیل بھی شامل تھے۔ اور یہی قرآن کریم کے ہمیشہ مخاطب بے خاص لوگ ہونے کا ثبوت ہے۔

## دین اسلام میں عرب قومیت کا عنصر

قوم یا قومیت کا لفظ ہمارے دانشوروں کے درمیان ہمیشہ ممتاز رہا ہے اور سب سے زیادہ اس بات پر کہ قوم وطن سے بنتی ہے یا مذہب سے؟ میں یہاں اس بحث میں الجھنا نہیں چاہتا، بلکہ دونوں کو تسلیم کرتے ہوئے پہلے قرآن کے مفہوم کی طرف آنا چاہتا ہوں اور پھر اپنے مفہوم کی طرف۔

قرآن کریم میں بے شمار جگہ لفظ قوم انبیاء کرام کے مخاطبین کے لئے آیا ہے۔ مثلاً قوم لوط، قوم نوح، قوم صالح، یا قوم موسیٰ علیہ السلام۔ دوسرے یہ لفظ گروہ یا فریق کے معنوں میں بھی آیا ہے مثلاً نا سمجھ قوم، جہل سے کام لینے والی، یا سمجھ بوجھ سے کام لینے والی قوم۔ جس میں ضروری نہیں ہے کہ سو فیصد افراد کا رویہ ایک جیسا ہی ہو بلکہ مراد اکثریت کے رویہ سے ہے۔ جو اپنے کسی خاص فعل یا مجموعی کردار اور رویہ کے نتیجہ میں بنتی ہے۔ قرآن کریم میں قوم کا لفظ زیادہ تر ان افراد سے منسوب ہے جو انبیاء کرام کے مخاطب ہو اکرتے تھے۔ لیکن عام اصطلاح میں کسی خاص نسل کے افراد یا کسی مقام سے منسوب لوگوں کو بھی قوم کہا جاتا ہے۔ جیسے افریقی قوم، ہندوستانی قوم، قوم عاد اور قوم ثمود، یا چینی اور جاپانی قوم وغیرہ۔ جس میں مختلف مذاہب اور سیاسی نظریات رکھنے والے الگ الگ لوگ بھی ہو سکتے ہیں۔ کیونکہ اس معنی میں مذہبی رشتہ ایسی کسی الگ الگ قوموں کو ایک قوم نہیں بنایا سکتا۔ مثلاً بغیر کسی حوالے یا وضاحت کے اگر کہا جائے کہ انڈو نیشین اور پاکستانی ایک قوم ہیں تو یہ بات کسی کی سمجھ میں نہیں آئے گی جب تک اُسے یہ نہ کہا جائے کہ مسلمان ہونے کی حیثیت میں یہ دونوں قومیں ایک ہیں۔ مگر آج کی دنیا میں تمام قومی معاملات کو مذہبی مفادات کی روشنی میں نہیں بلکہ ملکی مفادات کو پیش نظر رکھ کر سوچا اور سمجھا جاتا ہے، مذہبی یا جذبائی الگ کسی ملک کے اقتصادی یا معاشی مسائل کا حل پیش نہیں کر سکتا۔ کیونکہ مذہبی وحدت الگ چیز ہے اور سیاسی اور ملکی وحدت اپنے الگ معنی رکھتی ہے۔ کسی ایک ملک میں رہنے

والے ملکی اعتبار سے دو الگ مذہب کے مانے والے تو ایک قوم کے افراد کہلا سکتے ہیں۔ مثلاً ہمارے ملک کے صدر یا وزیر اعظم کے لئے کہا جاتا ہے کہ آج صدرِ مملکت یا ہمارے وزیر اعظم قوم سے خطاب کریں گے تو کیا مذہبی نقطہ نظر سے اُس اعلان کا مطلب یہ ہوتا ہے کہ آج صدرِ مملکت مسلمان ہونے کی حیثیت سے صرف ملک کے مسلمانوں سے ہی خطاب کریں گے؟ یہ وہی بحث ہے جس سے میں یہاں گریز کرنا چاہتا ہوں۔

مختصر یہ کہ قومیت کی کم سے کم تین قسمیں ہیں ایک مذہبی دوسری نسلی اور تیسری وطنی۔ اس طرح قوم مذہب سے بھی بن سکتی ہے چاہے ان کی نسل اور ان کے رہنے کے وطن الگ الگ ہی کیوں نہ ہوں، وطن سے بھی بن سکتی ہے چاہے ان کا مذہب اور ان کی نسل الگ الگ ہی کیوں نہ ہو۔ اور نسل سے بھی بن سکتی ہے چاہے اُن کا وطن اور مذہب ایک نہ بھی ہو۔ یعنی نسلی قومیت، مذہبی قومیت اور وطنی قومیت۔ ان سب میں قانونی تحفظ صرف وطنی قومیت کو ہی حاصل ہے خواہ ان کا مذہب اور ان کی نسل کچھ بھی کیوں نہ ہو۔ (تفصیل کے لئے دیکھئے، قومیت اور بین الاقوامیت، از جناب محمد قاسم حسن۔ مکتبہ جامعہ، دہلی)

دراصل یہاں میری مراد صرف ایک خاص نسل کے اُن لوگوں سے ہے جن کا تعلق اپنے اجداد کے قدیم مذہب کے حوالے سے نسلی قومیت یا قومی جدوجہد کے ذکر سے ہے۔ جن کا خیال تھا کہ ان کے مذہبی افتراق و انحراف نے ان کی سیاسی قوت کو پارہ پارہ کر رکھا ہے۔

اسلامی تاریخ کے اہم واقعات کا مطالعہ کرنے سے ایسا معلوم ہوتا ہے کہ اسلام شروع سے ہی عرب کی ایک سیاسی قوت بننا چاہتا تھا جس کے لئے زیادہ تو می اتحاد کی ضرورت تھی۔ زمانہ جاہلیت میں سارا عرب چھوٹی چھوٹی قبائلی یعنی سرداری حکومتوں میں بٹا ہوا تھا، لیکن آنحضرت ﷺ کی مسلسل اور پیغم جدوجہد سے بالآخر ایک دن پوری عرب قوم کے خیالات ایک مقصدِ عظیم کے حصول پر قریش کی زیر قیادت آنے پر مجبور ہو گئے جس کی تاخیر میں خود قریش کی اندر وطنی سیاست ایک عرصہ تک مُراحم بنی رہی۔ دراصل اندر وطنی طور پر قبیلہ قریش کے دیگر خاندانوں کے نقطہ نظر سے بوناہشم کی سیاسی برتری کو تسلیم کرنے میں مراحت اس تاخیر کی وجہ بی رہی اور عرب کے نقطہ نظر سے دیگر قبائل عرب کے لئے قبیلہ قریش کی سیاسی برتری کو

تسلیم کرنا اس تاخیر کی وجہ بی۔

عرب میں بادشاہت کا رواجنہ تھا اس لئے ہر قبیلے کا سردار ہی اپنے اپنے خاندان کا بادشاہ اور نمائندہ ہوا کرتا تھا، یوں عرب میں بے شمار چھوٹی چھوٹی قبائلی حکومتیں قائم تھیں۔ جب تمام عرب قبائل مدینہ میں قائم اسلامی حکومت کے سیاسی دباؤ کے تحت رفتہ رفتہ مسلمان یا اس کے معاهد ہو گئے تو یہ بات اب اس امکان سے خارج تھی کہ ملکی معاملات میں عرب سرداران آنحضرت کے کسی حکم سے سرتاہی کریں، اس طرح آنحضرت کو جب عرب کے تمام سرداروں پر مکمل حاکمیت حاصل ہو گئی تو پورا ملک عرب حکومتِ مدینہ کی زیر نگرانی آگیا۔ اس تمام عمل میں دینِ اسلام نے جس کی اصل بنیاد اپنے آبائی مذہب کی تجدید اور عرب قومیت کا اتحاد تھی مختلف قبائل عرب کے درمیان ایک ایسے واسطے (medium) کا کام دیا جس سے عرب قبائلیت کے منتشر اجزا بہم جڑ کر عزم وہشت کا ایک کوہ گراں بن گئے، جنہوں نے پھر ایک عظیم قوت بن کر اپنے اردو گرد کی دنیا کو اپنی حاکمانہ عاطفت میں لے کر ہی دم لیا، چنانچہ اہل عرب کے حق میں دینِ اسلام نے آگے چل کر کلیدِ دنیا کا کام دیا۔ جیسا کہ علامہ اقبال نے فرمایا:

از کلیدِ دیں در دنیا کشاد

جس کے لئے آنحضرت عرب سردارانِ قوم سے فرمایا کرتے تھے:

میں تم کو اللہ کی جانب سے دنیا میں کسی حصہ کا مالک بنا سکتا ہوں نہ آخرت سے

کوئی بہرہ دلا سکتا ہوں۔ بجز اس کے کہ تم لا اللہ الا اللہ "کہو" ۔

یعنی تمہارے "لا اللہ الا اللہ" کہنے پر میں تمہیں دنیا اور آخرت دونوں سے بہرہ مند کر رہا

سکتا ہوں۔ نیز آپ نے فرمایا:

تم میری تبلیغ کی تائید کرو اس پر دین ہی نہیں دنیا میں بھی بہت جلد

قیصر و کسری کے تخت و تاج تمہارے قدموں میں آگریں گے<sup>2</sup> ۔

آپ یہ نوید صرف اپنی قوم کو ہی دے سکتے تھے، تمام نوع انساں کو نہیں۔ دنیا کی تمام

1- طبقات ابن سعد، حصہ اول، ص ۱۱۱-۱۱۲

2- رسول کریم کی سیاسی زندگی، ص ۱۰۳، از ڈاکٹر حمید اللہ

قوموں کو کبھی ایسی نوید دی ہی نہیں جا سکتی تھی، خصوصاً اہل عجم کو کیونکہ اگر یہ نوید عالمگیر ہوتی تو آپ غیر قوموں کو بھجوائے گئے تبلیغی دعوت ناموں میں بھی اس کا ذکر ضرور فرماتے، جو کسی طرح ممکن ہی نہیں تھا۔ کیونکہ جن خزانوں اور تخت و تاج کا یہاں ذکر ہے وہ تو خود پہلے سے ان کے مالک تھے۔ اس لئے آپ کے اندر ونِ ملک کئے گئے تمام خطابات صرف اپنی عرب قوم سے ہی تھے۔ کیونکہ اس وقت عربوں کو درپیش معاشی مسائل کا حل اپنے آبائی دین کے اس پرچم تسلیم تھا جو نے کے سوا کوئی دوسرا نہیں تھا۔ تحریک اسلام کے پس پرده یہی ایک مقصد تھا جسے عملی جامہ پہنانے کے لئے جدوجہد کی جا رہی تھی۔ چنانچہ بیعت عقبہ (کبیرہ) کے موقع پر ایک انصاری نے اپنی قوم پر یہ واضح کرتے ہوئے کہا تھا کہ "اے گروہ خزرج! کیا تمہیں خبر ہے کہ تم کس چیز پر بیعت کر رہے ہو، تم ان سے عرب و عجم کی جنگ پر بیعت کر رہے ہو، خوب سمجھو لو۔" چنانچہ اس مقصد کو حاصل کرنے کے لئے، عملی جدوجہد کا نام جہاد فی سبیل اللہ رکھا گیا۔ جس کے دو مرحلے تھے، ایک اندر ونِ ملک اس مقصد کو حاصل کرنے سے پہلے عرب اتحاد کے لئے راہ ہموار کرنا، جس کے لئے پہلے عرب کی تمام آبادی کی درجہ بندی کی گئی جس میں اول قریش، دوم تمام بنی اسلمیل کے قبائل اور پھر غیر عربوں کے لئے پالیسی مرتب کی گئی، عرب میں مقیم غیر عربوں کے لئے یہ پالیسی بنائی گئی کہ اگر وہ اسلام قبول کر کے ہمارے ساتھ عرب اتحاد میں شامل ہونا چاہیں تو انہیں اس کی اجازت ہوگی، نہ ان پر کوئی زبردستی کی جائے نہ کوئی خصوصی تبلیغ۔ یہ لوگ عموماً ان عربوں کے غلام ہی ہو اکرتے تھے جو عرب معاشرے میں اپنے آقے سے منسوب ہونے کے باعث اسی قبیلے کے افراد، اور عرب قومیت کا ہی حصہ سمجھے جاتے تھے۔ لیکن انہیں نہ تو کبھی اسلام قبول کرنے کی کوئی ترغیب دلائی جاتی تھی اور نہ ہی ان پر کسی قسم کا کوئی جر تھاد و سرے نمبر پر وہ عرب قبائل تھے جنہوں نے عیسائیت یا یہودیت قبول کی ہوئی تھی۔ انہیں حتی الامکان مسلمان بنانے کی کوشش کی گئی، ان میں سے جو اس پر راضی نہ ہوئے تو شروع میں تو انہیں اپنے جزیہ گزاروں میں شامل کرنا پسند کر لیا گیا لیکن جب اسلامی حکومت مستکمل ہو گئی تو ان کے لئے پہلی پالیسی بدل دی گئی اور انہیں باعزت طور پر جلاوطن کر دیا گیا۔

3- سیر انصار، حصہ اول، ص ۸۲-۸۳، ازمولوی سعید انصاری، مطبوعہ اعظم گڑھ، مکالہ سیرت ابن ہشام، ص ۲۲۲-۲۲۳

یہودیت قبول کرنے والے بہت کم لوگ تھے، باقی جو تھے وہ بیشتر اہل النصارے تعلق رکھتے تھے جنہیں ان کے حال پر چھوڑ دیا گیا۔ اندر وون ملک قریش چونکہ سرفہرست تھے اس لئے ان پر خصوصی توجہ دی گئی، کیونکہ بعد میں اسلامی سلطنت کے قیام اور اسے چلانے کا تمام تر کام انہیں کے کاندھوں پر ڈالا جانے والا تھا۔ دوسرے یہ تحریک بھی اسی قبلی سے اٹھی تھی اس لئے یہی اس کے صحیح حقدار بھی تھے، یہی وجہ تھی جو قریش کا خاص خیال رکھا جاتا تھا اور انہیں ایک خاص حد تک ہی دبایا اور ستایا جاتا تھا۔

جب باقی عربوں پر اسلام کے معاملے میں سختیاں کی جانے لگیں تو ان کی نظریں بھی قریش کی طرف اٹھنے لگیں کیونکہ وہ سب صرف انہیں کو مسلمانوں کا صحیح مقابل سمجھتے تھے۔ اس لئے انہوں نے اپنے ایمان لانے کے معاملہ کو قریش کے ایمان لانے پر مورخ کر رکھا تھا، یوں تمام تر داروں مدار قریش مکہ کے ایمان لانے یا ان کا مسلمانوں کے ہاتھوں مغلوب ہو جانے پر تھا۔ چنانچہ جب قریش مسلمانوں کے ہاتھوں باعزت مغلوب ہو گئے اور انہیں فاتحین نے بغیر اقرار تو حید خود ہی مسلمانوں کے زمرہ میں شمار کر لیا یعنی ٹلقاء (صلہ رحمی کے تحت آزاد اور بریٰ الذمہ) سمجھ لیا جس سے قریش کی قوت ختم ہونے کے بجائے اور بھی محفوظ ہو گئی۔ اس کے بعد بعض کے سوا (بی ثقیف و ہوازن) تمام عرب قبائل نے اپنی کمزوریوں کو دیکھتے ہوئے بادل ناخواستہ مسلمان ہونے میں ہی اپنی خیر سمجھی۔

حکومت مدینہ کے لئے اب دو سر امر حلہ بیرونِ عرب "الجہاد" کے ذریعہ قیصر و کسری سے اُس علاقے کو خالی کرانا تھا جہاں ان حکومتوں نے اسے لاوارث سمجھ کر اپنا اپنا سلطنت جمایا ہوا تھا جو عرب سے ملک بھی تھا اور عرب کے لئے اپنے آئندہ دفاع کے نقطہ نظر سے اہم بھی۔ خوش قسمتی سے وہاں کی بیشتر آبادی پہلے سے ہی عربوں پر مشتمل تھی انہیں عرب قومیت کی بنیاد پر اپنے ساتھ ملانا بہت آسان تھا جنہیں قیصر و کسری کی حکومتیں کچھ رعایتیں دے کر اپنے مقاصد حاصل کیا کرتی تھیں۔ یعنی شام، عراقِ عجم اور عراقِ عرب کے علاقے جو ان دونوں حکومتوں میں بٹے ہوئے تھے۔

جہاں تک ان علاقوں پر قبضے کے بعد دعوتِ دین ابراہیم کا تعلق تھا تو آنحضرت ﷺ نے

اس بارے میں پہلے ہی اپنی پالیسی کا اظہار فرمادیا تھا کہ آپ صرف سر زمین عرب کو ہی غیر ادیان سے پاک کرنے کے لئے دنیا میں تشریف لائے ہیں کیونکہ بالخبر دین حنیف پر دوبارہ عمل پیرا کرنا جزیرہ العرب کے بنی اسلام علیل تک ہی محدود رکھا گیا تھا، جیسا کہ آپ نے فرمایا تھا:

"اخرجوا اليهود والنصارى من جزيرة العرب"

"بیہود و نصاریٰ کو جزیرہ العرب سے باہر نکال دو"

سر زمین عرب کو کفر سے پاک کر دینے سے آپ کا تبلیغی عمل پورا ہو جاتا تھا۔ کیونکہ سر زمین عرب میں "لا اکراہ فی الدین" کی آزادی سے یہ مقصد ہرگز پورا نہیں ہو سکتا تھا، اس لئے کہ باقی دنیا کی طرح عرب میں بھی جزیہ کا نظام رائج ہو جانے پر سر زمین عرب میں اللہ تعالیٰ کا یہ حکم بجا نہیں لایا جا سکتا تھا جس میں رسول کریم نے فرمایا تھا کہ "وَأَمْرُتُ أَنْ أَقْاتِلَ النَّاسَ" <sup>4</sup> یعنی "مجھے حکم دیا گیا ہے کہ میں لوگوں سے قتال کروں یہاں تک کہ وہ اس بات کی گواہی دیں کہ اللہ کے سوا کوئی معبد نہیں اور اس بات کی کہ محمد، اللہ کے رسول ہیں اور نماز پڑھنے لگیں اور زکوٰۃ دیں، پس جب ایسا کرنے لگیں تو مجھ سے اپنے خون اور مال بچالیں گے" (ابن عمر سے مردی حدیث شریف) جزیہ اس بات کی اجازت دے دیتا ہے کہ جزیہ دینے والا جو دین چاہے اختیار کر سکتا ہے۔ اگر یہ حکم تمام دنیا کے لئے ہوتا تو پھر جزیہ کا نظام کہیں بھی رائج نہیں کیا جا سکتا تھا۔ اور اس حدیث کی روشنی میں آپ پر اور آپ کے بعد خلافت را شدہ پر عرب کی طرح غیر عرب دنیا میں بھی جبری تبلیغ فرض ہو جاتی۔ مگر تاریخ شاہد ہے کہ عرب کی طرح غیر عرب دنیا میں کہیں بھی اشتاعت دین کا کام نہیں ہوا اور جزیہ کے سوا جبراً ایمان لانے پر مجبور بھی نہ کیا گیا۔

تقابل ادیان کی مشہور و معروف محققہ کیرن آرم اسٹر انگ لکھتی ہیں کہ:

"حضرت محمد کے اس دارفانی سے کوچ کر جانے کے بعد بھی ایک طویل عرصے تک اسلامی سلطنت اس پالیسی پر عمل پیرا رہی۔ آٹھویں صدی کے وسط تک دوسرے مذاہب کے پیروکاروں کو قبول اسلام کی ترغیب نہیں دی جاتی تھی۔ یہ فرض کر لیا گیا تھا کہ اسلام عربوں یعنی حضرت ابراہیم کے فرزند حضرت

اسما عیل کی آل اولاد اور یہودیت بنی اسرائیل یعنی حضرت اسحق کا دین اور ان کے بیٹے حضرت یعقوب کی آل اولاد کا مذہب ہے اور عیسائیت انجیل مقدس کے ماننے والوں کا دین ہے۔ آج کے دور میں بعض مسلمان یہودیت اور دین عیسیوی کو برا بھلا کہتے ہیں اور بعض انتہاء پسند ساری دنیا کو اسلام کا پرچم لے کر فتح کرنا ایک مقدس فریضہ نیاں کرتے ہیں لیکن انہیں مغض ان اختراعات سے ہی تعبیر کیا جا سکتا ہے جو صدیوں کی مقدس روایات سے ناطہ توڑ کر کسی اور ہی سمت کو ہو چلی تھی۔ (تہذیبیں کیا لکاپ ص: ۵۳۷)

جناب مولانا ابوالا علی مودودی فرماتے ہیں "حدیث اور تاریخ کی کتابوں سے مجھے اس امر کا کوئی ثبوت نہیں مل سکا کہ سلاطین روم و عجم کے خلاف فوج کشی سے پہلے ان ممالک میں صحابہ کرام کو عام تبلیغی مہماں پر روانہ کیا گیا ہو، اور پھر اُس دعوت و تبلیغ کے نتائج کا (عرب کی طرح) انتظار کیا گیا ہو۔" خود نبی کریم نے بھی صرف سلاطین عجم کو ہی تبلیغی حکم نامے ارسال کرنے پر اکتفا فرمایا، اس کے ساتھ آپ نے ان کی عوام کے لئے ضروری نہیں سمجھا کہ براہ راست باشند گان روم، ایران اور مصر کو خطاب کریں اور ان کے جواب کا انتظار فرمائیں۔ مرحوم مولانا مودودی صاحب اس کی وجہ اُن سلاطین کا اقتدار پر قابض ہونا بتاتے تھے۔ آپ فرماتے ہیں "اُن کا برس اقتدار ہونا ہی اشاعت اسلام کے راستے میں سب سے بڑی رکاوٹ تھا..... یہی وجہ ہے کہ اُن سلاطین کے نام اپنے مکتبات مبارکہ میں رسول اللہ ﷺ نے فرمایا تھا کہ "اگر تم یہ دعوت قبول نہ کرو گے یا ہماری اطاعت تسلیم نہ کرو گے تو اپنی رعایا کی گمراہی کا وباں بھی تمہارے (ہی) سر ہو گا۔"

ایک تو اس قسم کے سیاسی حکم ناموں کو تبلیغی دعوت ناموں کا نام دینا ہی کچھ مناسب معلوم نہیں ہوتا۔ اگر ان کا مطلب یہی نکالا جائے تو پھر اس بات کا جواب کون دے گا کہ "جب قیصر و کسری کے وہی مقبوضہ علاقے خود عربوں کے اپنے قبضہ اقتدار میں آگئے تو انہوں نے وہاں تبلیغ و دعوت کا کیا اہتمام کیا؟ اور کیوں خود بھی وہی عمل کیا جو پہلے قیصر و کسری کیا کرتے تھے، یعنی جزیہ

5- رسائل و مسائل، حصہ چہارم، ص ۱۹۱

6- ایضاً

کے بد لے میں مذہبی آزادی۔ یہی رویہ خلافتے راشدین نے بھی اختیار کیا۔ اس طرح جزیہ و خراج کے عوض ان علاقوں کی عوام کی گمراہی کا وباں کس کی گردن پر رہا؟ اور یوں شرکیہ مذاہب اور عوام کی گمراہی کے سد باب کیلئے قیصر و کسری کی بادشاہت یا خلافتِ راشدہ کے قیام سے کوئی رکاوٹ دور ہو گئی؟ اس نے ہمیں صاف الفاظ میں اس بات کا اعتراف کر لینا چاہئے کہ دین حنیف یا ملہ ابیگُم ابراہیم کا تعلق صرف جزیرہ العرب کے عرب باشندوں تک ہی محدود تھا۔

اگر جزیہ ادا کر دینے سے شرک یا بت پرستی اور دوسری اخلاقی برائیاں جائز ہو سکتی تھیں تو خود اہل عرب کے حق میں ایسی مذہبی رواداری اور لاملا اکراہ فی الدین پر کیوں عمل نہیں کیا گیا؟ اور کیوں تقریباً تیس سال تک تبلیغ و دعوت کے ذریعہ نتائج کا انتظار کیا گیا اور انہیں اسلام کی ترغیب دلانے کے لئے مؤلفۃ القلوب کے نام سے ایک طویل مدت تک سوچنے کی مہلت اور مالی امداد بھی فراہم کی گئی۔ کیا عرب اور اہل قریش میں اس قسم کی امتیازی دعوت، اسلام میں عربی قومیت کا لحاظ نہیں کھلانے گی؟

یہ اسی کا نتیجہ تھا کہ اسلام کی ابتدائی فتوحات کے دور میں کوئی باقاعدہ سرکاری یا نجی ادارہ ایسا نظر نہیں آتا کہ جو غیر عربوں میں بھی اسی احساس ذمہ داری اور جذبہ ہمدردی کے ساتھ اسلام کی تبلیغ و اشاعت کا کام انجام دیتا جس طرح حدود عرب میں تبلیغ و اشاعت کا کام انجام دیا گیا۔ اس سے ظاہر ہوتا ہے کہ قرآن کریم اہل عجم کے لئے کوئی ایسا پیغام یا لامتحب عمل اپنے ساتھ نہیں لایا تھا جس میں کہ قریش یا اہل عرب کی طرح سالوں غور و فکر کی مہلت بھی ہو اور تالیف قلوب کی پیشکش بھی۔ اگر غیر قوموں کے لئے بھی اللہ تعالیٰ کا یہی حکم ہوتا تو ہمیں اس کے آثار نبی کریم ﷺ کے مجموعی رویہ اور خلافتِ راشدہ کے دور حکومت میں ضرور ملتے۔ اور اس حدیث نبوی کی رو سے عربوں کی طرح غیر عرب قوموں کا قتل بھی یہاں تک کیا جاتا کہ جب تک وہ سب بھی اس بات کی گواہی دینے پر مجبور نہ ہو جاتیں کہ حضرت ابراہیم کے خدا<sup>7</sup> کے سوا کوئی دوسرا معبد، معبدِ حقیقت نہیں اور محمد اس کے رسول ہیں، اور نماز پڑھنے لگتے اور زکوٰۃ ادا کرنے لگتے، جس سے وہ اپنامال اور اپنی جان محفوظ کر الیتے اور عربوں کی طرح اپنی مذہبی آزادی

7۔ دیکھئے، اس پر ایک الگ مضمون "من، اہر من اور یزداد" (سامیوں کا خدا)

کے بد لے میں جزیہ و خرچ کی ذلت سے بھی نجج جاتے اور آخرت میں بھی خدا کی ان تمام نعمتوں کے حقدار بنتے جن کی بشارت عربوں کو دی گئی تھیں جبکہ ہم دیکھتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے قرآن کریم میں عربوں کے باطل اللہ کے سوا کسی اور مذہب کے معبودوں کو کہیں بھی باطل اللہ نہیں کہا بلکہ صابئین، یہود اور نصاریٰ کو اگر وہ اپنے دین پر صحیح طور پر کار بند ہوں اور ایک اللہ اور آخرت پر بھی ایمان رکھتے ہوں تو انہیں ہر خوف و حُزن سے آزاد کیا ہے (۵:۲۹ و ۲:۲۲) اس کے علاوہ سورہ حج میں مجوہیوں کو بھی ساتھ ملا کر ان سب کے معاملات کو روزِ قیامت کے فیصلے پر ملتی کر دیا گیا ہے۔ (۱:۲۲) جس کے بعد پھر دنیا میں ان سے کوئی باز پُرس نہیں ہو سکتی تھی۔

اس میں بھی شک نہیں کہ عرب کے مسلمانوں نے اپنی مجوزہ عرب سرحدوں سے باہر اپنے معاہدوں سے پہلے، جدت پوری کرنے کیلئے اکثر سی طور پر دعوتِ اسلام بھی دی۔ مگر اس دعوت اور اندرونی عرب کی دعوت میں ایک نمایاں فرق تھا، جسے تاریخ اسلام کا ہر طالب علم بہت آسانی کے ساتھ محسوس کر سکتا ہے۔ پھر یہ بات بھی ہر شخص اچھی طرح جانتا ہے کہ کسی بھی قوم کے مذہبی عالم ہوں یا عوام، ان کا اپنے معاشرے کے صدیوں پر اُنے رسم و رواج اور نظریہ حیات سے کتنا گہرا اور جذباتی تعلق ہوتا ہے اور ان کی جڑیں کتنی مضبوط ہوتی ہیں جن کے مقابلہ میں کسی بالکل ہی نئے مذہب کو کسی دوسری قوم کے کامیاب محاصروں کے بل پر قبول کرنے یارہ کرنے کا فیصلہ ایک دم نہیں کیا جا سکتا، جیسا کہ تلواروں کے سامنے میں غیر قوموں سے پوچھا جاتا تھا۔ ان کے مقابلے میں اہل عرب کو جس دین کی دعوت دی جا رہی تھی وہ ان کیلئے کوئی نیا دین نہیں تھا بلکہ وہ ان کا اپنا ہی آبائی دین تھا جسے قبول کرنے کے وہ سب "وَوَصَّلَ بِهَا إِبْرَاهِيمُ تَنِيهٖ".... (۲:۱۳۲) حضرت ابراہیم کی وصیت کے مطابق پابند بنائے گئے تھے۔ انہی صاحب ایمان حضرات کے بارے میں جو قبل اسلام آپس میں ایک دوسرے کے دشمن تھے جن کے دلوں کو اللہ تعالیٰ نے الفت سے بھر دیا تھا فرمایا تھا "وَلَا تَمُوْتُنَّ إِلَّا وَأَنْتُمُ مُسْلِمُونَ" (۳:۱۰۲) اور تم سب ہرگز نہ مرن مگر (اس حال میں کہ) مسلمان رہو۔ " جنہیں اپنے آبائی دین پر دوبارہ چلانے کے لئے تقریباً ایک چوتھائی صدی تک سوچنے اور سمجھنے کا موقعہ بھی فراہم کیا گیا۔ اور اس دوران اگر ان کے ساتھ کوئی بھگڑا بھی ہوا تو صرف ایک بار مال غنیمت یا فدیہ دے کر جان چھڑانے کے سوا

نہ انہیں اپنا مستقل جزیہ گزار بنا یا اور نہ ہی غیر وہ کی طرح ذقی یا غلام بنا یا گیا۔ کسی علاقے یا زمانے کا مذہب محض کوئی عقیدہ ہی نہیں ہوتا بلکہ وہ ایک تہذیبی ورثہ، اور بادشاہوں اور وہاں کی بنسنے والی قوموں کے لئے ایک سیاسی و قاربی ہوتا ہے۔ اسلام اہل عرب کو جس دین کی دعوت دے رہا تھا وہ ان کے اپنے ہی ماضی کے تہذیبی اور تاریخی ورثہ کا حصہ تھا، جبکہ دوسری قوموں سے اسلام قبول کرنے پر ان کے ماضی کا یہ تمام قیمتی سرمایہ ان سے چھین رہا تھا۔ جس کی وجہ سے آج بعض غیر عرب مسلم قومیں خود اپنے اجداد کے کارناموں اور اپنے ماضی کو یکسر فراموش کر کے، عربوں کے ماضی کو اپنا ماضی اور ان کے بزرگوں کے کارناموں کو اپنے اجداد کے کارنامے سمجھنے میں فخر محسوس کرنے لگے ہیں۔ جبکہ قرآن کریم میں واضح طور پر کسی ایک جگہ بھی دعوت دین کے لئے اہل عجم کو براہ راست مخاطب نہیں کیا گیا۔ جیسا کہ حاضرین عرب اور اُس وقت کے موجود اہل ایمان کو "یا ایہا النّاس" اور "یا ایہا الذین امنوا" اور بنی اسرائیل کو "یا بنی اسرائیل" کہہ کر واضح طور پر پکارا گیا تھا۔ اس کے باوجود اہل عرب نے دین اسلام کو قبول کرنے میں سالوں پس و پیش کی، مگر انہیں اس جرم تاخیر پر کوئی ذلت آمیز سزا نہیں دی گئی۔ مگر عرب سرحدوں سے باہر جو طریقہ اپنایا گیا اُس کی صورت دوسری تھی وہ یہ کہ حکمرانوں اور سالاروں کو انفرادی طور پر ایک عام دعوت دی گئی جس نے قبول کی اس کوپناہ دی اور اس کے حقوق مسلمانوں کے برابر رکھے گئے، مگر جنہوں نے اس عجلت میں دی گئی دعوت کو قبول نہیں کیا ہیں فوراً ہی مکومانہ عاجزی کے ساتھ یا تو جزیہ کی ذلت کو قبول کرنا پڑا یا پھر مسلمانوں کی تلواروں کا سامنا کرنا پڑا۔

فتح مکہ سے قبل اندر وہ عرب بعض عرب قبائل سے ان کے کفر پر بھی باعزت معاہدے کئے گئے اور ان سے جزیہ طلب نہیں کیا گیا، حدود عرب یا اس سے باہر عرب قبائل سے یا تو غیر جانبداری پر یا پھر مقامی تعاون پر معاہدے کئے گئے تھے۔ جیسا کہ امام ابو یوسف فرماتے ہیں:

"عرب کی سرزی میں کے بارے میں دوسری سرزی میں سے مختلف حکم اس لئے قابل فہم ہے کہ اسی طرح عرب کے بہت پرستوں کے بارے میں یہ حکم ہے کہ یا تو وہ اسلام لائیں یا قتل کر دئے جائیں۔ ان سے جزیہ نہیں قبول کیا جائے گا، یہ حکم اُس حکم

سے مختلف ہے جوان کے (علاوہ) دوسرے لوگوں کے بارے میں آیا ہے۔<sup>8</sup>

اہل عرب کے بارے میں جو حکم ہے وہ اُس حکم سے مماثلت نہیں رکھتا جو (اہل) عجم کے بارے میں ہے، کیونکہ عجم والوں سے اسلام لانے یا جزیہ ادا کرنے کے مطالبہ کے ساتھ جنگ کی جاتی ہے... عرب والوں سے صرف اسلام لانے کے مطالبہ کے ساتھ، یا تو یہ اسلام لائیں گے یا قتل کر دئے جائیں گے، ہمارے علم میں کوئی ایسی مثال نہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے یا آپ کے صحابہ میں سے کسی نے یا آپ کے بعد خلفاء میں سے کسی نے عرب کے بت پرستوں سے کبھی جزیہ لیا ہو۔<sup>9</sup>

فتح مکہ کے موقع پر مشرکین مکہ کی مثال ہمارے سامنے ہے، جب قریش مکہ کی شکست کے بعد ان کے اعلان اسلام سے قبل ہی انہیں جان و مال دونوں کی امان دے دی گئی تھی۔ جبکہ اس سے کچھ ہی پہلے یہودیوں سے ان کی ہزیرت کے بعد معاہدے کا بنیادی عصر جزیہ قرار پایا تھا۔ قریش مکہ کو محض صدر حرمی کی بنیاد پر صرف معاف ہی کیا بلکہ ان کی تالیف قلوب کے لئے بعد کی جنگوں سے حاصل شدہ مال غنیمت سے بھی خصوصی حصہ عطا کیا گیا۔ جو دوسرے عرب کے زور آور قبیلوں کے افراد سے حاصل ہوا تھا۔

یہ بھی کوئی پہلا موقع نہ تھا کہ مہاجرین مکہ، مشرکین مکہ سے اپنی قرابت داری کی وجہ سے محبت و ہمدردی کے ساتھ پیش آئے ہوں۔ فتح مکہ سے پہلے جب ان پر جملے کی تیاریاں ہو رہی تھیں، جنہیں اہل مکہ سے انتہائی پوشیدہ رکھا جا رہا تھا، ایک غیر قریش مہاجر حضرت حاطب بن بلتعہ نے ایک خط کے ذریعہ جو کسی عورت کے ساتھ بھیجا گیا تھا، اہل مکہ کو مسلمانوں کی جنگی تیاریوں سے مطلع کرنا چاہا تھا، جو قبل از وقت پکڑا گیا حالانکہ یہ ایک انتہائی سنگین جرم تھا لیکن حضرت حاطب جو جنگ بدر میں بھی شریک رہ چکے تھے، اپنی بے گناہی میں صرف ایک جملے سے بری ہو گئے تھے کہ "مجھ سے پہلے بھی تمام مہاجرین اپنے کمی اعزہ و اقارب کی حمایت و مُساعدة کرتے رہے ہیں۔ میرا تو ان سے کوئی نسبی تعلق بھی نہیں، میں نے تو صرف ان کے اُن احسانوں کا

8- کتاب الخراج، ص ۲۲۰

9- کتاب الخراج، ص ۲۵۹، (اردو) عربی ص ۷۹

بدلہ چکانا چاہا تھا جو وہ میرے رشتہ داروں کے ساتھ کرتے رہے ہیں<sup>10</sup>۔ " چنانچہ رسول اللہ نے محض ان کی اس صاف گوئی پر انہیں کوئی سزا نہیں دی کہ مہاجرین اور حکومتی مدینہ کا اپنے مشرک عزیز واقارب سے ہمدردی کا یہ جرم، عام اور پسندیدہ تھا۔

اس کا ایک ثبوت ہمیں حضرت عثمان غنی کی زبانی بھی ملتا ہے کہ جب آپ سے قربت داروں کو فائدہ پہنچانے اور صلہ رحمی کرنے کی شکایت کی گئی تو آپ نے صحابہ کو جمع کیا اور انہیں خدا کا واسطہ دے کر پوچھا کہ (کیا) رسول اللہ قریش کو تمام عرب پر ترجیح نہیں دیتے تھے؟ اور کیا قریش میں بونا شم کا سب سے زیادہ خیال نہیں رکھتے تھے؟ اس پر لوگ خاموش ہو گئے۔ (اس لئے کہ درمیان میں خدا کا واسطہ آگیا تھا) پھر آپ نے فرمایا "اگر میرے ہاتھ میں جنت کی کنجی ہوتی تو میں تمام بُنُوْمیّہ کو اس میں بھر دیتا" <sup>11</sup>۔"

حضرت عثمان کی اس روایت سے بھی ظاہر ہوتا ہے کہ آنحضرت قریش کو تمام عرب پر ترجیح دیتے تھے اور تمام قریش پر بونا شم کو، جبکہ بونا شم میں باصلاحیت لوگوں کی شدید کمی تھی۔ آنحضرت ﷺ نے عرب نسل کے لوگوں کے لئے جو پالیسی بنائی تھی، جس کا ہم نے ابھی ذکر کیا ہے، اس میں انہیں بھر صورت مسلمان بنانا تھا۔ جن میں مکہ کے مشرکین سریفہست تھے کہ یہی اس تحریک کا سب سے بڑا قومی اور سیاسی سرمایہ تھے۔ جسے مشرکین مکہ میں خصوصاً بُنُوْمیّہ اپنی خاندانی عصبیت کے غرور میں فتح مکہ سے پہلے نہیں سمجھ سکے۔ جن کے لئے آنحضرت نے ہمیشہ اپنے خدا سے ان کی ناصحیحی اور معدودی کے لئے دعائیں مانگیں اور ان کے لئے بڑی سے بڑی تکلیف کو بھی خنده پیشانی سے برداشت کیا اور ان کے لئے درگزر کی ایسی مثالیں چھوڑیں جن کی نظری ملنا مشکل ہے۔ رسول کریم نے اس راہ میں جو تکالیف برداشت کیں ان کی ایک ہلکی سی جھلک مولانا حاصلی نے اپنی مسدس میں پیش کی ہے۔ آپ فرماتے ہیں <sup>12</sup>

وَ رَسُولٌ هَامِنٌ، وَهُ رَحْمَةٌ لِّلْعَالَمِينَ  
پیروی کا جس کی دم بھرتے ہو تم صبح و مساء

10- بخاری، کتاب المغازی، باب غزوہ فتح

11- سیر الصحابة، جلد اول، ص ۱۹۹، از شاہ معین الدین احمد، ندوی بحوالہ ابن سعد، جلد ۳ تذکرہ عثمان، ابن حبیل، جلد اول، ص ۲۲

جانتے ہو قوم سے تھا اپنی کیا اُس کا سلوک  
 اُس طرف سے تھی جھا اور اس طرف سے تھی دعا  
 کون سی تکلیف تھی جو قوم نے اُس کو نہ دی  
 پر کبھی چاہا نہ اُس نے قوم کا اپنی برا  
 جب احمد میں ہو گیا دندان پاک اُس کا شہید  
 قوم کے حق میں نہ نکلامنہ سے کچھ اس کے سوا  
 کر ہدایت قوم کو یا رب کہ ہیں معذور یہ  
 ان کی عقلوں پر ہے پرده جہل و غفلت کا پڑا  
 قوم کے حملے رہے جب تک کہ اُس کی ذات پر  
 خندہ پیشانی سے سب اُن کے سہے جور و جغا

(جو اہرات حالی، ص ۵۸)

علامہ اقبال آپ کی ان تمام تکالیف کا مقصدا پہنچنے ایک شعر میں بیان کرتے ہوئے فرماتے ہیں ۶۷  
 ماند شہبہ چشم اور محروم نوم  
 تابہ تختِ خسر وی خوابید قوم

ظاہر ہے آپ کی قوم وہی ہو گی جنہوں نے آپ کو تکلیفیں پہنچائیں اور جن کے لئے آپ کی آنکھیں راتوں کی نیند سے محروم رہیں یا جن کے لئے آپ نے دن رات دعائیں مانگیں۔ ایسی صورت میں تمام دنیا کے لوگ آپ ﷺ کی قوم کے افراد نہیں ہو سکتے تھے۔ کیونکہ نہ تو انہوں نے آپ کو عربوں کی طرح تکلیفیں پہنچائیں اور نہ ہی آپ نے عجمی قوموں کے لئے کبھی دعائیں مانگیں اور شب بیداری فرمائی اور نہ ہی پھر قیصر و کسری کے تخت و تاج، اور اُن قوموں کی دولت عربوں کے سوا کسی اور کے حصہ میں آئی۔ رہی قیصر و کسری کی عوام تو نہ ہی انہیں عربوں کی طرف سے کوئی عزت ملی نہ انسانی پیار۔ مگر چونکہ اللہ تعالیٰ نے آپ کو رحمۃ للعلیمین کا لقب عطا فرمایا ہے اور آپ ﷺ دنانے عرب و عجم تھے، جیسا کہ مولانا رومی نے فرمایا ۶۸

## جملہ دانیاں ہمی گفتے ہمی

### ہست دانار حمت للعالمین

اس لئے آپ کی دانائی اور رحمت سے حصہ پانے کے لئے دوسری قوموں کو بھی آپ سے فیض حاصل کرنا چاہئے اور آپ کے نقشِ قدم پر چل کر آپ کی طرح اپنے وطن اور قوم سے اسی طرح محبت کرنی چاہئے جیسی کہ آپ ﷺ نے کی اور اپنی قوم کے لئے ایسی ہی تکلیفیں خنده پیشانی کے ساتھ برداشت کرنی چاہئیں جیسی کہ آپ نے برداشت کیں اور اپنی قوم کی رہنمائی فرمائی۔ آپ نے اپنے اُسوہ حسنے سے دوسری قوموں کو بھی اپنے وطن اور اپنی قوم سے والہان محبت و پیار کا سبق سکھایا ہے۔

ان تمام شہادتوں کو پیش نظر رکھ کر یہ بات بہت وثوق کے ساتھ کہی جاسکتی ہے کہ قرآن کریم اور سنت کی رو سے دین اسلام اہل عرب کی طرح غیر عرب دنیا کے لئے براہ راست تبلیغی یا عالمگیر بنانے کر نہیں سمجھا گیا تھا۔ اسی لئے آپ کے عہدِ مبارکہ اور خلفائے راشدہ کے عہد میں ہمیں اس امر کا کوئی ثبوت نہیں ملتا کہ انہوں نے اپنے دین کی تبلیغ و اشاعت میں اندر وطنِ عرب کی طرح کبھی کسی ادنیٰ ترین ذوق و شوق کا بھی مظاہرہ کیا ہو۔ پھر ان کے بعد اس دین کی باغِ ڈور جب عرب کے دوسرے فرماں رواؤں کے قبضہ میں آئی تب بھی سوائے حضرت عمر بن عبد العزیز کے دورِ حکومت کے، یہ دین کبھی غیر عرب دنیا کے لئے تبلیغی نہیں رہا۔ البتہ جب عبادیوں کے دور میں آہستہ آہستہ اسلام عجمی قوموں کی مشق میں آنے لگا تو ان کے علماء و مشائخ اور بعض صوفیائے کرام نے جن میں اسماعیلیہ فرقے کے لوگ بھی شامل تھے، اپنے اپنے ملک کے سیاسی غلبے کے لئے اسے غیر عرب دنیا کے سامنے ایک عالمگیر اور تبلیغی دین کے طور پر پیش کرنا شروع کیا، جس سے یہ صدیوں سے چلا آرہا ایک خاندان کا آبائی دین، پہلے رو میوں اور پھر ایشیائے کوچک اور مشرقی عجمیوں کے ذریعہ دو بڑے عالمگیر مذاہب یعنی عیسائیت اور اسلام کی صورت میں ظاہر ہوا۔ جس کی تورات یا قرآن جیسی کتابیں دراصل متحمل و مدعی نہیں تھیں۔

## خدا کے نزدیک قرآن کو سمجھنے کی اہمیت

قرآن کریم کے معنی و مفہوم کو سمجھنے کی اہمیت کا اندازہ ہم صرف اس ایک آیت سے بخوبی لگا سکتے ہیں، جس میں فرمایا گیا "اے وہ لوگو جو (مجھ پر اور اس کتاب کے تمام فرمودات پر) ایمان لا چکے ہو، نماز (میں اس کی تلاوت) کے قریب تک نہ جاؤ جب تک کہ تم نشہ کی حالت میں ہو، یہاں تک کہ تم جو تلاوت کرتے ہو اس کا مقصد و مفہوم اچھی طرح سمجھنے کے قابل نہ ہو جاؤ۔" (النساء: ۲۳) اب "وانتم سکری" کے الفاظ منسون ہیں۔

آیت کریمہ سے ہمیں قرآن کے مقصدِ نزول اور اس کے احکامات کو ٹھیک ٹھیک سمجھنے کی اہمیت کا اندازہ ہو جاتا ہے۔ خصوصاً جبکہ یہ اُس زمانے کے لوگوں سے کہا جا رہا ہو جب عربی ادب اُس انہتا کو پہنچ چکا ہو کہ عرب کے غلام بھی اپنی زبانِ دانی پر فخر محسوس کرنے لگے ہوں۔ پھر جبکہ اس بات میں بھی کوئی شک نہیں کیا جاسکتا کہ اس کلام کے اصل مخاطب، نشہ کی حالت میں بھی ہمارے اس زمانے کے غیر عربوں سے کہیں زیادہ اس کی باتوں کو سمجھ لیتے ہوں گے۔ لیکن ہم دیکھتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ کو اپنی بات کے سمجھانے میں کسی کی ذرا سی بے توجہی بھی گوارہ نہ تھی، اسی لئے فرمایا بلکہ حکم دیا کہ تم ایسی حالت میں اس کے پڑھنے پڑھانے کو چھوڑ ہی دو تو یہ تمہارے حق میں بہتر ہو گا۔

یقیناً اس بات کا اطلاق از روئے اصول اس کی تلاوت پر بھی ہونا چاہئے، کیونکہ اس کی تلاوت کا ثواب (یعنی نفع یا نیک بدلہ) بھی اُسی وقت پہنچ سکتا ہے کہ جب اس کے مفہوم اور مقصدِ نزول کو سمجھ کر اُس پر عمل بھی کیا جائے۔ جبکہ اس زمانے کے ہم جیسے غیر عربوں کی تو یہ حالت ہے کہ ہمارے ننانوے فیض سے بھی زیادہ لوگ باہوش و حواس نہ صرف اس کے دقيق معاںی و

مفہوم کو سمجھنے سے قاصر ہیں بلکہ اس کی عبارت کے عام جملوں کا مطلب بھی سمجھنا دشوار ہے۔ پھر اس دشواری کی ایک بڑی وجہ یہ بھی ہے کہ یہ کلام ہمیں یا ہمارے زمانے کے لوگوں کو مخاطب کر کے نہیں کیا گیا ہے۔ جس کی وجہ سے اس کا بیشتر حصہ بعد کے زمانے والوں کیلئے حسب حال بھی نہیں رہا ہے، جیسا کہ یہ اپنے اصل مخاطبوں کیلئے کبھی حالاتِ حاضرہ سے ہر وقت متعلق رہا کرتا تھا اور بدلتے ہوئے حالات کے ساتھ ساتھ نئے عمل بھی جاری رہا کرتا تھا۔

قرآن کریم کو سمجھ سمجھ کر پڑھنے کا اندازہ ہمیں صحابہ کرام کے عمل سے بھی ہوتا ہے،

چنانچہ مشہور صحابی حضرت عبد اللہ بن مسعود سے روایت منقول ہے کہ:

"ہم میں سے جو شخص بھی قرآن کریم کی دس آیتیں سیکھ لیتا تو وہ اُس

وقت تک اُن سے آگے نہ بڑھتا جب تک اُن کے معنی (و مقصد)

سے اچھی طرح واقف نہ ہو لیتا اور اُن پر عمل کرنے نہ لگ جاتا۔"

یہ اُن لوگوں کی بات ہے جنہوں نے آنحضرت کا زمانہ پایا تھا اور قرآن کریم کی عربی زبان جن کی اپنی ہی مادری تھی۔ پھر اگر اللہ تعالیٰ کو صرف کتاب نازل کرنے کی جگہ، ہی پوری کرنی ہوتی تو اللہ اُن سے پہلے دو گروہوں پر اپنی (مفصل) کتابیں نازل فرما چکا تھا، جو خود اُن کے اپنے ہی خاندان کے افراد پر نازل کی گئی تھیں، وہی ان کے لئے بھی کافی کافی ہوتیں جس طرح آج قرآن کریم کو نہ سمجھ میں آنے کے باوجود تمام دنیا کی ہدایت کے لئے کافی سمجھا جا رہا ہے۔ مگر ہمیں یاد ہونا چاہئے کہ اسی قرآن میں اُس وقت کے عربوں نے ان کتابوں کو محض ان کے غیر زبان میں ہونے کی وجہ سے قبول کرنے سے انکار کر دیا تھا۔ اس وجہ سے نہیں کہ وہ کتابیں اب محرف ہو چکی ہیں، بلکہ اُس وقت اعتراض ان کتابوں کے مضامین سمجھ میں نہ آنے اور اُن کا غیر وہ پر نازل کئے جانے پر تھا، جیسا کہ سورہ الانعام: ۷۵ اور اسی سورہ کی آیت ۱۵۶ میں ذکر ہے۔ اس جملے لفظ "لَوَأَنَّا أَنْزَلْنَا عَلَيْنَا" یعنی "اگر کتاب ہم پر اُتاری جاتی" کہہ کر مُغایرَت کا صاف الفاظ میں اظہار کیا گیا ہے۔

(برائے مہربانی اسے اللہ سے کوئی نیام طالبہ نہ سمجھا جائے کیونکہ نبتوں کا سلسلہ اب ختم ہو چکا ہے)

اگر وہ کتابیں مُحرف ہو چکی ہو تویں تو اللہ تعالیٰ یہاں "وَإِنْ كُنَّا عَنْ دِرَاسَتِهِمْ لَغَافِلِينَ" (۲۰:۱۵۶) ہم اُن کے اس باقی سے غافل ہی رہے "کی جگہ اللہ تعالیٰ فرماتا کہ وہ دونوں کتابیں مُحرف ہو جانے کی وجہ سے اب اس لائق ہی نہیں رہیں کہ اُنہیں مجھ سے منسوب کیا جائے۔ مگر اللہ تعالیٰ نے ایسا نہیں فرمایا کیونکہ اُسے اُن کے متوقع اعتراض کا اچھی طرح علم تھا کہ وہ عربی بولنے والوں کی سمجھ سے بالاتر ہیں اور یہ کہ نہ صرف وہ ان کی اپنی زبان میں نہیں ہیں بلکہ وہ ان کے زمانہ اور حالات سے بھی مطابقت نہیں رکھتیں۔ رہا کلام الہی کو کسی کے کئے ہوئے ترجوں اور تفسیروں کے ذریعہ سمجھنے کی بات تو اس کے لئے خود رسول اللہ نے فرمایا تھا:

جس زبان کا تمہیں علم نہیں اس کی (اس زبان کی) کتاب الہی پر  
مجملًا (یعنی سر سری طور) ہی ایمان لانا چاہئے۔"

جیسا کہ ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ سے روایت ہے کہ:

"یہودی تورات عبرانی زبان میں پڑھا کرتے تھے اور مسلمانوں کو عربی زبان میں (ترجمہ کر کے) اس کی باتیں بتایا کرتے تھے۔ آپ نے فرمایا،" ان کی باتوں کو بالکل سچ بھی نہ مانو اور بالکل جھوٹ بھی نہ کہو، بلکہ جملًا کہو کہ "أَمَنَّا بِاللَّهِ وَمَا أَنْزَلَ إِلَيْنَا الْآيَةُ" (ہم اللہ پر ایمان لائے اور اُن پر بھی جو نشانیاں اُن پر اُتھیں) <sup>۱</sup>

چنانچہ فرمانِ رسول کریم کے مطابق غیر عرب دنیا کے لئے عربی قرآن الہی کو بھی اسی پر قیاس کیا جاسکتا ہے۔ اس لئے کہ نہ سمجھ میں آنے والی ہر زبان کا علم جملات ہی کا درجہ رکھتا ہے، جس کی تفہیم ہمیشہ باقی ہی رہے۔ نیز یہ بات اللہ تعالیٰ کی سنت کے بھی خلاف نہی کہ وہ کسی قوم کو ایسی کتاب پر ایمان لانے پر مجبور کرے جو اُس کی سمجھ میں ہی نہ آتی ہو۔ تیرے شریعت میں حکمت کے تقاضوں کو بھی ملحوظ رکھنا ضروری تھا اس لئے کہ ہر قوم کی شریعت کے تقاضے مختلف ہوا کرتے ہیں۔ اس لئے کسی غیر زمانے اور قوم کی شریعت پر جوں کا توں کسی بھی دوسری

1- دیکھئے تحرید بخاری، کتاب تفسیر القرآن، ص ۸۰۹، نیز دیکھئے، بخاری جلد سوم، ص ۹۲۱-۹۲۰، شائع کردہ، دین محمد ایڈشنز، لاہور

قوم کو مانے پر مجبور نہیں کیا جا سکتا۔ کیونکہ ہر قوم کی اپنی ایک الگ ہی طرزِ معاشرت اور الگ تمدن ہوا کرتا ہے۔ اس بات کا اللہ تعالیٰ نے ہمیشہ خیال بھی رکھا ہے۔

شاید بعض لوگ اپنے پاس اس کا یہ جواب رکھتے ہوں کہ عربی زبان سیکھی جا سکتی ہے، تو کہا جائے گا کہ عرب بھی تو عبرانی اور سریانی زبانیں سیکھ سکتے تھے۔ پھر کیوں نہ انہوں نے تورات و انجیل کے تراجم کرائے اپنا کام چالایا اور کیوں اللہ تعالیٰ نے ان کے متوقع اعتراضات کو قابلِ اعتناء سمجھا؟ جس کے بعد ان کے لئے عربی زبان کا قرآن نازل بھی فرمادیا اور عرب جاہلیہ یعنی ان کے اپنے خاص ماحول اور معروفات کے مطابق ہی ان کی شریعت کو مرتب بھی کر دیا۔ اور اگر کہا جائے کہ یہ اللہ تعالیٰ کی اپنی مرضی تھی کہ وہ جس زبان میں چاہے اپنا کلام نازل فرمائے کہا جائے گا کہ پھر اس کے ساتھ ہی یہ حکم نازل فرمانا بھی اشد ضروری تھا کہ ہر اسلام قبول کرنے والے پر عربی زبان کا سیکھنا بھی فرض کیا جاتا ہے۔ جو کسی طرح ممکن ہی نہیں تھا۔ اور ایسا حکم اللہ تعالیٰ کی اپنی ہی سنت کے بھی خلاف ہوتا۔ چنانچہ ہم دیکھتے ہیں کہ ایسا کوئی حکم قرآن حکیم میں نازل ہی نہیں ہوا۔ اور نہ ہی رسول کریم سے ایسی کوئی روایت منقول ہے کہ جس کی رو سے تمام غیر عربوں کو اسلام قبول کرنے کے ساتھ ہی عربی سیکھنا بھی فرض ہو جاتا اور اگر ایسا ہوتا تو نعوذ باللہ خدا پر جانبداری کا الزام آجاتا جبکہ خدا تورب العالمین ہے۔ نیز اس کی بھی کیا خفانت دی جا سکتی ہے کہ عربی سیکھ لینے کے بعد قرآن کریم کی تمام حکمتیں بھی اُس پر ظاہر ہو جائیں گی اور قرآن کے تمام مقاصد اُس کے لئے بغیر کسی تفسیر و تشریح کے صحابہ کبار کی طرح صاف صاف سمجھ میں آجائیں گے۔ جبکہ قرآن کریم کا بیشتر نزول خاص اپنے زمانے کے مخصوص حالات اور اردو گرد کے موجودہ ماحول سے ہی متعلق رہا ہے۔

پس اس کے بعد بھی ہم جو غیر اقوام، عرب کے قومی دین پر دل و جان سے ایمان رکھتے ہیں اس کی وجہ یا تو یہ ہمارا اپنا شوقِ حق شناسی ہے یا اپنے بزرگوں کی پسند کا احترام یا پھر ہر مذہب والوں کی طرح ہمیں بھی اپنے پیدائشی طور پر ملے ہوئے مذہب سے فطری عقیدت ہو سکتی ہے، ان میں بہت کم ایسے لوگ ہوں گے جنہوں نے تمام دیگر مذاہب کا گہرا مطالعہ کرنے کے

بعد اسی پر قائم رہنے کا فیصلہ کیا ہو یا اپنا کوئی پرانا مذہب چھوڑ کر اپنی ذاتی پسند سے اسے قبول کیا ہو۔ ایسی صورت میں ہندی نژاد لوگوں پر حافظ شیر ازی کا یہ شعر کس قدر صادق آتا ہے ؎

مسردم دیدہ تیم کند اذ حنک درت

گرچہ در حنک نخد آب روانے دارو

غیر عرب دنیا کے لئے فہم القرآن جیسے مسئلہ پر مرزا غالب ایک جگہ فرماتے ہیں ؎

پاتا ہوں اُس سے داد کچھ اپنے کلام کی

روح القدس اگرچہ میرا ہم زبان نہیں

ہم نہیں کہہ سکتے کہ مرزا غالب نے یہ شعر اپنے کلام کی ناقدری کے سلسلے میں کہا تھا یا قدر  
دانی ظاہر کرنے کے لئے کہ میرے کلام کی اگر کچھ داد ملتی بھی ہے تو اس طرح کہ داد دینے والا  
میری زبان تک سے واقف نہیں ہوتا۔ بہر حال جہاں تک روح القدس اور مرزا غالب کے اشعار  
فہمی کا تعلق ہے اس کے بارے میں کچھ یقین کے ساتھ نہیں کہا جا سکتا کہ روح القدس مرزا غالب  
کی زبان سے واقف تھے یا نہیں۔ لیکن یہ بات یقین کے ساتھ کہی جا سکتی ہے کہ روح القدس کا جو  
کلام یہاں زیر بحث ہے، اہل عجم واقعی اس کے سمجھنے کے معاملے میں عجمی یعنی گونگے اور بہرے  
ہی ہیں۔ چنانچہ ایسی حالت میں ہمارا معاملہ اس کے بر عکس کچھ اس طرح ہو جاتا ہے ؎

پاتا ہے داد روح القدس عربی کلام کی

اہل عجم سے گرچہ وہ اہل زبان نہیں

یا پھر ہمارا حال بقول علامہ اقبال وہی ہے کہ اگرچہ ہم نغمہ ہائے صحر اسے تو واقف نہیں مگر

پھر بھی شریک نغمہ ہائے سار بان ہیں ؎

ندانم گرچہ آہنگ عرب را

شریک نغمہ ہائے سار بانم

اقبال ار مغان حجاز

## رسول کریم کن کی طرف مبوع شکتے گئے؟

یہاں ہم قرآن کریم سے چند ایسی آیات پیش کرتے ہیں جن سے اس بات کی واضح طور پر نشان دہی ہو جاتی ہے کہ آنحضرت ﷺ اور آپ کے ذریعہ پہنچنے والا پیغام صرف ان لوگوں تک ہی محدود ہے جو اپنے خاندان میں نازل ہونے والی کتابوں کی رو سے ایک نبی کے آنے کا بڑی شدت کے ساتھ انتظار کر رہے تھے۔

اہل کتاب کا آنحضرت پر ایمان لانا بھی صرف اس بات پر موقوف رکھا گیا تھا کہ آپ کی آمد کا ذکر پہلے سے ان کی مذہبی کتابوں میں لکھا ہوا ہے، جو نسلاً حضرت ابراہیم کی نسبت سے حضرت اسحاق کی اولاد پر مشتمل تھی۔ جب نبوت اسماعیل علیہ السلام کی اولاد کی طرف منتقل ہو گئی اور بنی اسماعیل بھی اہل کتاب میں شمار ہونے لگے تو اپنے آبائی مذہب کے حوالے سے حضرت ابراہیم کی دونوں اولادوں کے درمیان اتحاد قائم کرنا ایک فطری تقاضہ بن گیا تھا۔ لہذا رسول کریم کو حکم دیا گیا کہ:

(آپ) کہہ دیجئے، اے اہل کتاب آؤ ایسی بات کی طرف جو ہم میں اور تم میں باہم مشترک ہے کہ ہم اللہ کے سوا کسی اور کی عبادت نہ کریں اور اس کے ساتھ کسی کو شریک نہ ٹھہرائیں (آل عمران: ٣٦)

اگر یہ بات اور ادیان کے درمیان بھی پہلے سے مشترک ہوتی تو اس آیت میں انہیں بھی ایک ساتھ مخاطب کیا جاتا۔ جس کی بنابر رسول کریم جب یہودیوں سے مخاطب ہوتے تو ان کو حلف (یعنی خداۓ واحد کی قسم) دے دے کر پوچھتے کہ "اکیا تم تورات میں میرے آنے کی پیشگوئی نہیں دیکھتے؟ اگر تم قسم کھا کر کہو کہ نہیں تو پھر تم سے کوئی موافذہ نہیں.. اس میں ان کو خدا کی نعمتیں

بھی یاد دلائی گئی ہیں اور تورات کی بشارتوں کے مصدق پر ایمان لانے کی دعوت بھی یہی کہہ کر دی گئی ہے کہ اگر واقعی تورات میں (میرا) ذکر نہ ہو تو پھر تم سے کوئی خصوصی مطالہ نہیں<sup>1</sup>۔

اب سوال یہ رہ جاتا ہے کہ کیا آپ ﷺ کی بشارت دیگر آسمانی کتابوں میں بھی وارد ہوئی ہے؟ جن کے آسمانی ہونے کی قرآن کریم نے کہیں کوئی تصدیق نہیں کی ہے۔ سوائے اس بات کے کہ ہم نے تمام قوموں کی طرف الگ الگ پیغمبر اور رسول بھیجے ہیں۔ اگر دنیا کی دیگر مقدس کتابوں میں بھی آپ کی آمد کا ذکر تورات و انجیل کی طرح آپ ﷺ کی نبوت کا مکلف بنانے کے لئے ضروری ہوتا تو قرآن کریم میں اُن کتابوں میں سے کم از کم چند کا ذکر تو ضرور کیا گیا ہوتا۔ جس سے اُن کتابوں کے منزل من اللہ ہونے کی تصدیق بھی ہو جاتی اور آپ کی تمام دنیا کی طرف مبعوث کئے جانے کی واضح تصدیق بھی ہو جاتی۔ مگر ہم دیکھتے ہیں کہ اللہ اور اُس کے رسول نے ایسا کوئی مطالہ عجمی قوموں سے قرآن کے حوالے سے کبھی نہیں کیا۔

جہاں تک خود یہودیوں اور عیسائیوں کی کتابوں میں آپ کے بارے میں بشارتوں کا ذکر ہے اُن کے لئے جناب ڈاکٹر محمد حمید اللہ فرماتے ہیں:

"بے شبهہ اُن کی مذہبی روایتوں میں ایک نبی کی بشارت اور پیشگوئی تھی۔ لیکن یہ کہنا دشوار ہے کہ وہ اس کے عربوں (یعنی بنی اسماعیل) میں سے ہونے کی کس حد تک توقع کرتے تھے..... البتہ وہ انتظار ضرور کر رہے تھے۔ مگر یہودی چاہتے تھے کہ اُس نبی کی آمد سے خود حکمران جماعت بر بنائے نسل بن جائیں  
إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللَّهِ أَتَقَاءُكُمْ كَيْ عَوْمِيَتْ أُنْهِيَنْ پسند نہیں تھی<sup>2</sup>۔"

کیونکہ اللہ تعالیٰ نے قرآن کریم میں جہاں جہاں بھی مِنْ گُمْ، من انفسگُمْ، اور کنْثُمْ وغیرہ فرمایا ہے وہاں مراد قومی نقطہ نظر سے ان کے اپنے ہی لوگوں میں سے ہے، نہ کہ اپنے اور غیروں سب میں سے۔

1- رسول کریم کی سیاسی زندگی، ص ۲۷، ۳۲، از ڈاکٹر محمد اللہ حیدر آبادی، مطبوعہ، ادارہ اسلامیات، انارکلی لاہور۔ نیز دیکھنے آپ کے سیاسی وثائق جات، ص ۲۰

2- رسول کریم کی سیاسی زندگی، ص: ۳۲۷، ۳۲۶

چونکہ رسول کریم کے ذہن میں بربنائے نسل ابراہیم علیہ السلام دونوں فرزندوں کی اولاد کا ایک ہی نسل سے ہونا تھا، اس لئے آپ نے اپنی نبوت اور ان کی کتابوں کی بشارتوں کا تعلق بھی ایک ہی مشترکہ قوم سے سمجھ لیا تھا۔ اس وقت اگر یہودیوں میں ذرا بھی وسعتِ قلبی ہوتی تو ان دونوں قوموں کا ایک ہو جانا ممکن اور ہمیشہ کے لئے دونوں کے حق میں بہتر بھی ہوتا، اسی بھائی چارے کے جذبہ سے آنحضرت نے اپنی بعثت جن لوگوں کی طرف سمجھی ان کی الہامی کتابوں کے حوالے سے ان پر جدت کو پورا کر دیا، یہودیوں کی طرف سے مکمل مایوسی کے بعد اللہ تعالیٰ نے خود بھی فرمادیا تھا کہ:

(اب) ہم نے مقرر کیا ہے تم میں سے ہر ایک کے لئے الگ الگ شریعت کا کھلا راستہ (شرعۃ وَمِنْهَا جاً) اگر اللہ چاہتا تو تمہیں ایک امت واحده بنادیتا لیکن پھر چاہا گیا کہ تمہیں اُس میں آزمائے جو تمہاری طرف نازل کیا گیا، اس لئے تم نکیوں میں ان پر سبقت لے جاؤ" (ماندہ: ۳۸)

جب کہ ان کے علاوہ کسی عجمی قوم کی مذہبی کتاب کے حوالے سے ایسی کوئی جدت قائم نہیں کی گئی تھی۔

جہاں تک آرین قوموں کا تعلق ہے تو ان کے یہاں نبوت کا ایسا کوئی سلسلہ ہے ہی نہیں کہ جسے اسلامی اصطلاح میں الہامی کہا جاتا ہے۔ نبوت کرنا آرین قوموں کا وصف کبھی رہا ہی نہیں۔ "بنی" اور "وتار" دو بالکل الگ الگ مزاجوں کے ترجمان یا انسٹیٹیوشن (institution) ہیں۔ اور ادارہ نبوت کے بانی مبانی صرف حضرت ابراہیم ہی تھے ان کے بعد ان کے دونوں بیٹوں کی اولاد نے اس ادارے کو خود ختم کر دیا تھا اس کی جگہ اب وہ خود بھی اپنے جدید مسائل مذہبی مناقشوں کے ذریعہ حل کرنے کے بجائے عقل اور سائنس پر زیادہ توجہ دینے لگے ہیں اس لئے اب ان پر اُن کہانت یا نبوت کے اداروں کو دوبارہ جاری کرنے کا حق ہرگز کسی بھی قوم کے افراد کو زیب نہیں دیتا۔ جو لوگ اسلام کو ایک عالمگیر تبلیغی مذہب ثابت کرنے کیلئے ویدوں سے اس قسم کی پیشگوئیوں کو منسوب کرنے کی کوشش کرتے ہیں انہیں معلوم ہونا چاہئے کہ وید

سرے سے الہامی کتابیں ہیں، کہ ان میں کبھی حضرت ابراہیم کا قادر مطلق خدا گویا ہوا ہو۔

قرآن کریم کے بارے میں تو کچھ کہنا، عباسی دور کے مناظروں کو دوبارہ دعوت دینا ہے، مگر ویدوں کے بارے میں کسی حد تک وثوق کے ساتھ کہا جا سکتا ہے کہ یہ مختلف ادوار میں مختلف انسانی دماغوں کی تخلیق ہیں، انہیں تو صرف تشبیہاً ہی الہامی کہا گیا ہے۔

حضرت اسماعیل علیہ السلام کی اولاد پورے عرب میں یعنی مکہ اور اس کے گرد و نواح میں پھیلی ہوئی تھی اس لئے نزول مکہ کی آیات میں فرمایا گیا تھا "وَكَذَلِكَ اوحِيَنَا إِلَيْكَ قُرْآنًا عَرَبِيًّا لِّلشَّنِّينَ" اُمَّ الْقُرْبَى وَمِنْ حَوْلِهَا... "اسی طرح ہم نے آپ کی طرف وحی کیا قرآن عربی (زبان) میں تاکہ ڈرائے جائیں اُمَّ الْقُرْبَى (اہل مکہ) اور اس کے ارد گرد جو لوگ آباد ہیں" (الشوری: ۷) ان کے علاوہ بعد میں بھی قرآن کریم کے ذریعہ صرف آل اسحاق اور حضرت عیسیٰ کی نسبت سے اہل کتاب، یہود و نصاریٰ کو ہی بار بار مخاطب کیا گیا ہے۔ ایسی تمام تبلیغ کو جو نام بنا مپیش کی گئی ہوا سے کسی بھی طور عجم کے رہنے والوں پر منطبق نہیں کیا جا سکتا۔

اللہ تعالیٰ نے سورہ حج میں فرمایا "مِلَّةٌ أَبِيكُمْ ابْرَاهِيمَ" ... یعنی یہ تمہارے باپ ابراہیم کا دین ہے۔" (۲۲:۷۸) یا سورہ یوسف میں فرمایا "مِلَّةٌ أَبِيكُمْ ابْرَاهِيمَ وَاسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ...." (۱۲:۳۸) اور میں نے اپنے باپ دادا، ابراہیم اور اسحق اور یعقوب کے دین کی پیروی کی" باپ دادا سے یہاں صرف وہی لوگ مراد ہیں جو آخر وقت تک اپنے صحیح دین پر قائم رہے۔ ان آیات کے خطاب سے وہ تمام لوگ خارج سمجھے جائیں گے جو اولاد ابراہیم سے نہیں ہیں۔ ورنہ آپ خود ہی اپنی ماوں پر الزام کے مر تکب ہو جائیں گے۔ کیونکہ اس دین کی تبلیغ کا سب سے بڑا جواز یا سب سے بڑی دلیل اس کا آبائی ہونا ہی بتایا جاتا تھا۔ اور کیا کسی ایسے دین پر جسے اللہ تعالیٰ کا ارادہ عالمگیر بنانے کا ہو اس پر "مِلَّةٌ أَبِيكُمْ ابْرَاهِيمَ" تمہارے باپ ابراہیم کے دین" کا لیبل لگایا جا سکتا ہے؟

اور کیا کوئی غیرت مند شخص یا قوم محض کسی مذہب کو اختیار کرنے کے لئے کسی اور شخص

کے باپ کو اپنا باپ تسلیم کر سکتی ہے؟ خواہ اُس کا اپنا باپ کتنا ہی حقیر اور ذلیل ہی کیوں نہ ہو اور دوسرے کا کتنا ہی باعزت اور عظیم۔

اور اگر اس پر بھی کوئی غیر ابراہیمی قوم یا اشخاص اس دین کی ہر ہربات کو جو قرآن میں لکھی ہے اپنے سے متعلق سمجھنے لگ جائے تو گویا وہ حضرت ابراہیم کو بھی جو دراصل ان کا باپ نہیں اپنا باپ تسلیم کرتے ہیں۔ جس کے لئے آنحضرت کا ارشاد ہے، جو حضرت سعد اور ابی بکر رضی اللہ عنہما سے مروی ہے:

"يَقُولُ مَنْ أَدْعَى إِلَى الْغَيْرِ أَيْهَ وَهُوَ يَعْلَمُ فَالْجَلَّاتُ عَلَيْهِ حِرَامٌ"

فرمایا رسول کریم نے جو اپنے تیس غیر باپ کی طرف منسوب کرے حالانکہ وہ جانتا ہے (کہ جس کی طرف وہ نسبت دے رہا ہے وہ اُس کا باپ نہیں) تو اُس پر جنت حرام ہے<sup>3</sup>۔

نیز جب یمن سے قبیلہ کندہ کا وفد آیا جو یمن کا ایک شاہی خاندان تھا تو آنحضرت ﷺ کو ایک عرب فرمادا سمجھ کر رئیس وفد نے آپ سے پوچھا کہ یا رسول اللہ! کیا آپ اور ہم، ہم خاندان نہیں ہیں؟ آپ نے فرمایا "ہم نصر بن کنانہ کے خاندان سے ہیں، نہ اپنی ماں پر تھمت رکھ سکتے ہیں اور نہ اپنے باپ سے انکار کر سکتے ہیں"<sup>4</sup>۔

ایک اور موقع پر بھی آپ نے فرمایا تھا:

"مَنْ أَدْعَى إِلَى الْغَيْرِ أَيْهَ وَأَنْتَمْ إِلَى الْغَيْرِ وَالْيَهُ فَعَلَيْهِ لِعْنَةُ اللَّهِ"

جو اپنے باپ کے علاوہ کسی اور طرف اپنی نسبت کرے اس پر خدا کی لعنت ہے<sup>5</sup>۔  
إن أحاديث نبوی کی سماعت کے بعد کیا کوئی غیر ابراہیمی شخص قبیل اسلام سے پہلے یا جب بھی اُسے یہ معلوم ہو جائے کہ یہ دین اُس کے اپنے باپ دادا کا آبائی دین نہیں ہے تو قرآن کریم کی اس دلیل پر کہ:

-3- تجربہ بخاری، حصہ دوم، حدیث نمبر ۳۸۸، ص ۲۶، اور ۷۷، ۹۳۔

-4- زاد المعاد، جلد اس، ۳۲، مطبوعہ مصر، بحوالہ سیرت النبی، جلد دوم، ص ۲۷

-5- سیرت النبی، جلد دوم، ص ۱۵۸

"مَلَّةٌ أَيْكُمْ إِبْرَاهِيمُ أَوْ مَلَّةٌ أَبَاءِ إِبْرَاهِيمَ وَالْحَسْنَ وَيَعْقُوبَ"

"یہ دین تمہارے باپ ابراہیم کا اور تمہارے اپنے باپ دادا کا دین ہے"

یہاں، تمہارے باپ دادا کے دین پر سکوت اختیار کر کے خود کو جنت سے محروم رکھنایا رسول کریم ﷺ کی طرف سے دی ہوئی لعنت کے عذاب کو برداشت کرنا پسند کر لے گا؟ اس لئے سمجھنا چاہئے کہ قرآن کریم کے ذریعہ سورہ حج اور اس قسم کی دوسری دعوت دین کے صرف وہی لوگ مخاطب ہیں جن کے حضرت ابراہیم باپ کھلانے جاسکتے ہیں، اس سے ظاہر ہوتا ہے کہ آپ کے غیر قوموں کو بھیج گئے سیاسی حکم ناموں میں دی گئی رسمی دعوت، قرآن کریم کی باقی اہل عرب کو دی گئی دعوت دین سے بالکل مختلف تھی۔ ایک تو ان دعوت ناموں میں قبول دین کے لئے اہل عرب کی طرح انہیں کوئی دلیل یا جھٹ پیش کی گئی تھی، دوسرے اہل عرب کو صرف اور صرف اسلام قبول کرنے کی ہی دعوت دی جاتی تھی اس میں انہیں انکار کی صورت میں جزیہ کے عوض آزادی دین کی پیشکش بھی نہیں کی جاتی تھی، جو اللہ اور اس کے رسول ﷺ کی طرف سے قومیت اور صلہ رحمی کے تحت اپنوں اور غیروں کے درمیان ایک نمایاں فرق تھا۔ کیونکہ آپ کو صرف ایک امت کی طرف ہی رسول بنانے کر بھیجا گیا تھا اسی لئے فرمایا "كَذَالِكَ ارْسَلْنَا فِي أُمَّةٍ" اسی طرح ہم نے آپ کو (پہلے سے) ایک عقیدے کے ماننے والوں کی طرف بھیجا" (رعد: ۳۰) کیونکہ "فِي أُمَّةٍ" کا اطلاق بھی تمام امتوں یا تمام دنیا کے لوگوں کی طرف نہیں ہو سکتا۔

اسی لئے اللہ تعالیٰ نے کبھی بھی قرآن میں ایسے کوئی جملے نازل نہیں فرمائے کہ:

(ہم نے آپ) کو تمام دنیا کی قوموں کی طرف رسول بنانے کر بھیجا ہے، تاکہ آپ کے ذریعہ، حال اور مستقبل کے تمام لوگوں کو، ہمیشہ قائم رہنے والی ایسی شریعت عطا کر دی جائے جو ہر زمانے اور خطہ کے لئے یکساں قبل عمل رہے۔ اور آپ اپنے ایمان لانے والوں سے کہہ دیجئے کہ اس قرآن کو ساری دنیا تک پہنچا دو۔ اور کہہ دیجئے کہ عرب کی طرح باقی تمام دنیا میں بھی جزیہ کے عوض کفر کو فروغ

دینا حرام ہے۔ (غیر ازوجی)

چونکہ یہ دین عالمگیر اور تبلیغی نہیں تھا، اسی لئے قرآن کریم میں فرمادیا گیا تھا:

"لَقَدْ أَنْزَلْنَا إِلَيْكُمْ كِتَابًا فِيهِ ذِكْرٌ كُمْ أَفَلَا تَعْقِلُونَ"

تحقیق جو کتاب ہم نے تمہاری طرف نازل کی ہے اس میں

تمہارے (اپنے ہی لوگوں کا) تو ذکر ہے، تو کیا تم (اس بات پر)

غور نہیں کرتے۔ (الانبیاء، ۱۰:۱)

اس کے علاوہ بھی آپ کوہدایت کے سلسلے میں قرآن کریم میں جام جا صرف آل ابراہیم کا ہی ذکر ملے گا۔ تاریخ سے دوسری قوموں کے ذکر بھی انہیں ہی عبرت کے لئے سنائے گئے ہیں، اسی لئے بنی اسرائیل اور بنی اسماعیل دونوں کی الہامی کتابوں میں پیشتر ان کے اپنے قومی اور خاندانی مسائل پر صرف ان کے اپنے لوگوں کو ہی مخاطب کیا گیا ہے۔

البتہ بعض جگہ انتہائی غیر مُفصل جملوں سے متر جمین نے مبالغہ آرائی کے ذریعہ اُس واحد جملہ کو انتہائی و سیع معنی پہنچ کر یہ ثابت کرنے کی کوشش ضرور کی ہے کہ یہاں ان کے معنی تمام بنی نواع انسان ہیں۔ مثلاً "یا ایّهَا النّاسُ يَا قُلْ يَا ایّهَا النّاسُ اتّی رَسُولُ اللّٰہِ الیْکُمْ جمیعاً" وغیرہ جس کی تفصیل آگے ملے گی۔

**Jurat-e-Tehqiq**

## یا ایٰہا النّاسُ یا یا قویٰ

سورہ بقرہ کی آیت ۱۲۳ میں حضرت ابراہیم علیہ السلام کے بارے میں اللہ تعالیٰ نے فرمایا تھا: اِنْ جَاءَ عُلْكَ لِلنَّاسِ إِمَامًاً هُمْ تَوْرَاتٍ كَوْلُوْگُوْنَ كَأَمَامٍ (یعنی پیشوں) بنانے والے ہیں۔ اسی طرح قرآن کریم میں کئی جگہ یہ لفظ تورات کے بارے میں بھی آیا ہے: "کہہ کس نے وہ کتاب اُتاری جو موسیٰ لایا، نوَّرًا وَهُدًى لِلنَّاسِ (الانعام: ۹۱) یعنی تورات اپنے اندر لوگوں کیلئے نور اور ہدایت رکھتی تھی۔" ایک دوسری جگہ سورہ القصص کی آیت ۳۳ میں تورات ہی کے بارے میں پھر فرمایا: بصائر لِلنَّاسِ وَهُدًى وَرَحْمَةً لَوْكُوْنَ كَلِيْلَ تَوْرَاتٍ بِصِيرَتٍ اور ہدایت و رحمت ہے۔ یا سورہ آل عمران میں تورات اور انجیل کے بارے میں بھی یہی فرمایا "هُدًى لِلنَّاسِ (آل عمران: ۳-۳۲)" ان تمام آیات میں "لنَّاسِ" سے اللہ تعالیٰ کی مراد انبیاء کی اپنی اپنی قوموں کے افراد سے ہی معلوم ہوتی ہے۔ (جن کا قرآنی مفہوم انبیاء کے اپنے اپنے خانوادے اور قبیلے ہیں) کیونکہ آپ کے علاوہ جتنے بھی انبیاء دنیا میں تشریف لائے وہ سب کے سب صرف اپنی اپنی قوم کی طرف ہی بھیجے گئے تھے۔ اس لئے "لنَّاسِ" سے یہ استدلال کرنا کہ اس کا اطلاق تمام بني نويع انسان پر ہوتا ہے اور نہ صرف کسی ایک زمانے کے لوگوں پر بلکہ ہر آنے والے نئے زمانے کے لوگوں پر بھی یکساں ہوتا ہے کچھ صحیح معلوم نہیں ہوتا۔ جبکہ اسلام سے پہلے اس لفظ کے معنی صرف انبیاء کرام کے اپنے قبیلے یا خانوادے تھے۔ کیونکہ قرآن کریم سے پہلے قوم کا تصور اتنا وسیع نہیں تھا۔ رسول کریم ﷺ نے تشریف لا کر دنیا کو سب سے پہلے یہ تصور دیا کہ قوم صرف خانوادے یا قبیلے تک ہی محدود نہیں ہوتی بلکہ اپنے جد امجد کی پوری نسل اور کسی علاقے میں رہنے والے وہ تمام افراد بھی ایک ہی قوم کے افراد تصور کئے جائیں گے خواہ ان کا نظریہ حیات کچھ بھی کیوں نہ ہو۔ جس

میں گورے اور کالے کی بھی کوئی تخصیص نہیں کی جاسکتی۔ اس لئے اسلام کے نزدیک صرف دو ہی توبیتیوں کا تصور ہے ایک وہ جو اسلام کے نظریہ حیات سے متفق ہو اور دارالسلام کی وطنیت بھی رکھتی ہو۔ اور دوسری وہ جو اسلام کے نظریہ حیات سے متفق نہ ہو۔ ان میں تخصیص کیلئے متفق افراد کے وہ تمام لوگ جن کا وطن جزیرۃ العرب تھا وہ سب ایک قوم کے افراد تصور کئے جانے لگے۔ خواہ وہ ابھی ایمان نہ بھی لائے ہوں اور اگر ان میں سے کوئی عربی قومیت رکھنے والا شخص متفق ہونا پسند نہ کرتا تھا تو ان سے کوئی تعریض نہیں کیا جاتا تھا، لیکن اگر ایسے افراد کا تعلق کسی گروہ یا قبیلے سے ہوتا تو ان سے جنگ کی جاسکتی تھی اور انہیں اسلام قبول کرنے پر مجبور بھی کیا جاسکتا تھا یا پھر انہیں جلاوطن کر دیا جاتا تھا۔ جیسے کہ نجران کے عربوں کو جلاوطن کیا گیا اور جزیہ دینے کی رضامندی کے باوجود اپنے ہی وطن میں رہنے کے حق سے محروم کر دیا گیا تھا۔

قدیم مسلم عربوں کے نزدیک عرب سے ملحق دوسری قومیت رکھنے والوں کا قتال بالخصوص جائز تھا یہاں تک کہ وہ جزیہ کے ساتھ اطاعت قبول کر لیں۔ مگر افسوس کہ ان کے بعد عجمی مسلمانوں نے بھی عربوں کے اس قومی امتیاز کو برقرار رکھتے ہوئے اپنے ہی خلاف باقی تمام عجمی دنیا کیلئے قبولِ اسلام یا جزیہ کی ادائیگی تک بالعموم بر سر پیکار رہنے کو اب بھی جائز سمجھا ہوا ہے، جبکہ عرب کے سواد مگر اقوام کے لئے یہ مذہب سرے سے تبلیغی تھا ہی نہیں۔

حضرت جابر بن عبد اللہ سے روایت ہے کہ نبی کریم ﷺ نے فرمایا "....کان النبی بیعثت الی قومہ خاصۃ و بعثتی الی الناس کافۃ" مجھے پانچ چیزیں ایسی عطا کی گئی ہیں جو مجھ سے پہلے کسی (نبی) کو نہیں دی گئیں، (اتا ۲۷ کے بعد) پانچویں خصوصیت یہ تھی کہ "مجھ سے پہلے ہر نبی خاص طور پر اپنی قوم کی طرف ہی مبوعت ہوا کرتا تھا۔ مگر میں عام لوگوں کی طرف بھی بھیجا گیا ہوں۔" یہی وہ مقام ہے جہاں سے اہل عجم کے لئے غلط فہمیوں کی ابتدا ہو جاتی ہے۔ لفظ قوم کے مفہوم نے جو وسعت ظہور اسلام کے بعد اختیار کی ہے وہاب ایک چیستاں بن چکی ہے۔

1- تحرید بخاری، کتاب التیمیم، حدیث نمبر ۲۱۷، ص ۹۳

آدم صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلِہٖ وَسَلَّمَ کی اولاد پر نازل ہونے والی آسمانی کتابوں میں حضرت نوح سے لے کر حضرت عیسیٰ کی وفات تک عموماً قوم کا لفظ صرف کسی بڑے خاندان یا قبیلے کے لئے ہی بولا جاتا تھا۔ اسلام کی آمد تک اجتماعی قومیت کا کوئی تصور عربوں میں پیدا نہیں ہو سکا تھا۔ اسلام نے آکر انہیں اجتماعی قومیت کا ایک بالکل ہی نیا تصور عطا کیا۔ کیونکہ آپ ﷺ صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلِہٖ وَسَلَّمَ صرف اپنے خاندان یا قبیلہٗ قریش کی طرف ہی مبouth نہیں کئے گئے تھے بلکہ اُس نئے تصور کے ساتھ پوری قوم یعنی بنی اسرائیل اور بنی اسماعیل پر مشتمل نسل ابراہیم ﷺ کے تمام افراد کی طرف بھیجے گئے تھے۔ اسی لئے آپ نے اپنے ابتدائی خطبے کے علاوہ، جس میں آپ نے "یا الْفَهْرُ، یعنی مَغْشَرْ قَرِیْشَ" کہہ کر پکارا تھا اس کے بعد خود یا قرآن کے ذریعہ، عربوں کے عام مفہوم میں کبھی بھی "یاقوٰی" کہہ کر نہیں پکارا کہ جس سے آپ کا پیغام صرف قریش قبیلے کی حد تک ہی محدود ہو کر رہ جاتا۔ مگر عرب میں یعنی والے بنی اسرائیل نے قومیت کی اس نئی تعریف سے اتفاق نہیں کیا، جس کے بعد مجبوراً دین حنفی کے بجائے اسلام کے نام سے عربوں کو خالص عرب نیشنلزم پر اپنی اسلامی حکومت بنانی پڑی جو دارالاسلام کھلائی جہاں سے پھرایسے یہود و نصاریٰ خارج کر دئے گئے تھے جو اس نئے قومی تصور سے متفق نہیں تھے جس میں جزیرۃ العرب کے غیر مسلموں کو بھی وہی مساویانہ شہری حقوق دینے سے عرب نیشنلزم کو خالص نہیں رکھا جا سکتا تھا۔ اس لئے ان کے درمیان ایک خط امتیاز کھینچ کر مملکتِ اسلامیہ میں سر زمین عشرو زکوٰۃ اور سر زمین جزیہ و خراج قائم کی گئیں جو ایک مملکت ہوتے ہوئے بھی کبھی ایک دوسرے میں ضم نہیں ہو سکتی تھیں۔ جس کے نتیجہ میں خلافت را شدہ ایک ایسا اسلامی معاشرہ بنالجس میں ایک ساتھ دو الگ الگ اقتصادی و معاشرتی نظام رانج تھے، ایک باشدگان عرب کے لئے یعنی عشرا، زکوٰۃ اور بہت پرستی سے پاک معاشرہ اور دوسراء جو حدود عرب سے باہر مفتوحہ علاقوں میں رانج تھا یعنی جزیہ و خراج اور شرک اور بہت پرستی پر مبنی معاشرہ، یعنی وہ معاشرہ جو مسلمانوں کے قبضے سے پہلے غیر اسلامی معاشرہ کھلاتا تھا وہاں پہلے کی طرح شرک رانج رہا اور اُسے بھی اپنی گنرا فی میں اسلامی نظام حکومت کا عادلانہ نظام کہہ کر پہلے کی طرح رانج رہنے دیا گیا۔

اس نئے قوی تصور کے تحت جہاں تک "یا ایہا الذین آمنوا" کا تعلق ہے تو یہ صرف اُن لوگوں تک ہی محدود تھا جو آپ کی حیاتِ طیبہ میں ایمان کی نیت سے سرفراز ہو چکے تھے آپ کے بعد ایمان لانے والے "یا" کے زمرہ میں داخل نہیں سمجھے جاسکتے۔ اگر اس کی روشنی میں دیکھا جائے تو از روئے عربی قواعد "یا" کا اطلاق صاف صرف اُس وقت کے موجود اور حاضر افراد پر ہی ہو سکتا ہے جنہیں اُس وقت نام پکارا گیا تھا۔ اُس کے بعد کسی غیر حاضر یا مستقبل کے انسان پر ہرگز نہیں ہو سکتا۔ اس کے علاوہ بعض محققین نے تو قرآن کریم کے ان دونوں الفاظ "یا ایہا الناس" اور "یا ایہا الذین آمنوا" پر نہایت غور و خوص کے بعد ان کے طرز تناخاطب اور نزول کی نشان دہی کرتے ہوئے اس بات کا اکتشاف کیا ہے کہ قرآن کریم کے ۰۳:۱۹ (یعنی ۶۳ فیصد حصے)، جس کا تعلق رسول کریم کی ابتدائی زندگی سے ہے جو آپ نے مکہ میں گزاری جس میں زیادہ تر چھوٹی چھوٹی آیتیں نازل ہوئی ہیں، کاطر ز تناخاطب عام طور پر "یا ایہا الناس" ہی ہے، اس لئے کہ اُس وقت تک لوگ آپ پر ایمان نہیں لائے تھے، جسے قرآن کریم کی ترتیب نزول سے با آسانی دیکھا جا سکتا ہے۔ جبکہ آپ کی بقایاد سالہ زندگی (جس کا تعلق مدنی دور سے ہے) میں عموماً خطاب مومنین وقت سے کیا گیا ہے، جیسے کہ آج ہم اپنی روزمرہ کی عام گفتگو میں اپنے ہم جماعتوں کو مخاطب کرنے کے لئے کہتے ہیں: "اے میری جماعت کے لوگو!" جس سے ہماری ہرگز یہ مراد نہیں ہوتی کہ ہم یہ خطاب موجودہ اور آئندہ آنے والے تمام دنیا کے لوگوں سے کر رہے ہیں اور یہاں تو "یا" کا استعمال خاص طور پر اُن کلمات کو اُس وقت کے موجود مومنین تک محدود کر دیتا ہے۔

ہمارے دور کے بعض خاص حضرات قرآن کی ان آیات (۱۵۵: ۲۹ اور ۱۵۵: ۲۶) کی رو سے آنحضرت اور تمام دیگر انبیاء کرام اور شہداء کے بارے میں یہ عقیدہ رکھتے ہیں کہ یہ حضرات مختلف آسمانوں میں آج بھی ہماری طرح مادی جسم کے ساتھ زندہ ہیں اس لئے موجود بھی سمجھ جائیں گے جو عربی زبان کے بنیادی قواعد پر بھی اثر انداز ہوئے ہیں ورنہ جس طرح مرسل الیہ کا نام مراسلے کو مختص بالذات کر دیتا ہے ٹھیک اسی طرح "یا" کا استعمال بھی کلام پاک کے تمام

ایسے خطابات کو حاضر صحابہ کرام اور اُس وقت کے مخاطب مشرکین تک محدود کر دیتا ہے۔ حالانکہ آپ کے بعد صرف احکامات سے رہنمائی حاصل کرنے کے علاوہ اب کلام الہی کسی سے بھی مخاطب نہیں ہے۔ کیونکہ اس کلام کو متحرک و موثر کرنے والے رسول کریم اب ہم لوگوں کے درمیان شخصی طور پر موجود نہیں ہیں۔ جیسے کہ اُس وقت سب کی نظر وہ کے سامنے موجود رہا کرتے تھے اور قرآن کریم کی ہربات خود پڑھ پڑھ کر سنایا کرتے تھے۔ جیسا کہ فرمایا گیا:

”ان سے کہہ دیجئے کہ اگر اللہ چاہتا تو میں تمہیں یہ (قرآن کی باتیں خود) پڑھ کر نہ سناتا، اور نہ ہی اس سے آگاہ کرتا (اور) میں اس سے پہلے ایک طویل عمر تمہارے درمیان رہ (کر گزار) چکا ہوں تو کیا تم غور نہیں کرتے؟“

(یون: ۱۶) نیز دیکھئے (ال عمران: ۱۰۱ و الجاثیۃ: ۷)

ان آیات میں خاص طور پر مخاطبین کو بتایا جا رہا ہے کہ تمہارے درمیان تمہارا رسول بنفس نہیں موجود ہے۔ رسول کریم بچپن کے علاوہ تقریباً نصف صدی اُن لوگوں کے ساتھ رہ کر زندگی گزارچے تھے، اس دوران قرآن کریم کا کیا کوئی ایک جملہ بھی ایسا دکھایا جا سکتا ہے جو حاضرین کے سوا مستقبل پر دلالت کرتا ہو؟ اگر نہیں تو پھر ایسی صورت میں یہ دعویٰ نہیں کیا جا سکتا۔ ایسے تمام خطابات جن میں نام بنام صرف حاضرین کو ہی "یا" کہہ کر مخاطب کیا گیا ہو تو پھر وہ کلام کیونکر جزیرۃ العرب کے باہر اور بعد کے لوگوں پر منطبق ہو سکتا ہے؟

چنانچہ لکم تمہارے لئے، مِنْكُمْ تم سے، فِيْكُمْ تم میں، كُنْتُمْ صرف تم، آئُشُمْ تم سب مرد اور آنفُسُكُمْ تمہاری جانیں، یہ سب اُس وقت کے صحابہ کرام سے یا آپ کے ہمصر لوگوں سے متعلق ہی ہیں جن میں کافر اور مومن سب ہی شامل تھے۔

دیکھئے یہ جو فرمایا گیا ہے: يَسْأَلُكَ اللَّٰهُمَّ عَنِ السَّاعَةِ لَوْلَغَ آپ سے قیامت کے متعلق سوال کرتے ہیں (الاحزاب: ۶۳) تو یہاں "نَاسٌ" سے کیا ہم یہ سمجھتے ہیں؟ یہ سوال رسول خدا سے اُس وقت کے تمام بني نوع انسان نے کیا تھا؟ اور ان لوگوں نے بھی جو اُس وقت ابھی پیدا ابھی نہیں ہوئے تھے؟

بعض لوگوں کا خیال ہے کہ قرآن کریم کا ہر ہر جملہ، رسول خدا کے بعد اب بذاتِ خود ہم سب سے براہ راست مخاطب ہے۔ خواہ ہم اس کی زبان سمجھ رہے ہوں یا نہ سمجھ رہے ہوں، یہ کیسی مہمل بات ہے جو یہ لوگ قرآن کریم جیسی کتاب کے بارے میں بے خوف کہہ دیتے ہیں۔

قرآن کے بارے میں یہ بنیادی بات ہمیشہ ذہن نشین رہنی چاہئے کہ اس کا انداز بیان تقریری ہے، اور اس کی بیشتر باتیں موقع محل کے مطابق بالمشانہہ کی گئی ہیں جن میں حالات کے یکسر بدل جانے یا نئے حالات کے تحت اکثر تبدیلیاں بھی واقع ہوتی رہتی تھیں جنہیں آپ کی وفات کے بعد بڑی احتیاط کے ساتھ جمع تو کر لیا گیا تھا، مگر بعض ناگزیر وجوہات کی بنا پر اس کی ترتیب آپ کی زندگی میں مستقل تصنیف کی جیسی حیثیت اختیار نہ کر سکی۔ رسول اللہ کے بعد اس کی بڑی وجہ کسی ایسے صاحب اختیار شخص کا نہ ہونا تھا جو الہامی جملوں کے احترام کو ملحوظ رکھتے ہوئے اس کے تصنیفی تقاضوں کے تحت کوئی رذ و بدل یا ناسخ و منسوخ کا لاحاظہ رکھتے ہوئے ضروری کاٹ چھانٹ بھی کر سکتا۔ جس کی وجہ سے یہ اب اکثر جگہ محض اصل متن کے جملوں کا ایک بے ترتیب خزانہ ہے، جس میں سے ہر ایک دوسرے سے مقتضاد عقائد و نظریات رکھنے والا شخص اپنے اپنے مطلب کی چند غیر مربوط اور غیر مسلسل آیات پیش کر کے خود کو حق بجانب ثابت کرنے میں کامیاب ہو جاتا ہے، یا بظاہر ایسا نظر آنے لگتا ہے۔ اسی لئے خواہ فلسفہ و سائنس کے مسائل ہوں، شریعت و طریقت کے مسائل ہوں، روح اور مادے کے مسائل ہوں، تبلیغ و جہاد کے ہوں، جبر و قدر کے مسائل ہوں، یا پھر مختلف فقہ کے مسائل ہوں۔ یہ سب اسی ایک قرآن سے ہر فریق اپنے اپنے حق میں دعوائے نصوص کے ساتھ ثابت کر دکھاتا ہے، اور اپنے تیئں مطمئن ہو جاتا ہے، جس سے اسلام میں مختلف فرقوں نے جنم لے لیا، مگر مناسب لوگوں نے ان کے درمیان تطبیق قائم کرنے کی کوششیں بھی کیں۔ جس کا تدارک صرف رسول کریم کی حیات طیبہ میں قرآن کے اعراب و املاء کی درستگی کے ساتھ جمع القرآن کی آخری اور حتمی ترتیب و کتابت پر ہی موقوف تھا۔ لیکن یہ کام ہماری بد قسمی سے آپ کی زندگی میں سرانجام نہ پاسکا اور باقی ماندہ تمام اصل مخطوطات کو نقل کے بعد سیاسی مصلحتوں کی نذر کر دیا گیا، جس کی وجہ سے بعد

میں آنے والوں کو موجودہ ترتیب کو ہی مختلف طریقوں سے عہد نبوت کی ترتیب ثابت کرنے پر زور دینا پڑا۔ جس حقیقت کو اب ہم قرآن کریم سے اپنی بے حد عقیدت اور احترام کی وجہ سے کھلے دل سے قبول کرنے کو تیار نہیں ہو پاتے<sup>2</sup>۔

ان تمام باتوں کے بعد اب ہم اگر دوبارہ اپنی آسمانی کتابوں میں استعمال ہونے والے لفظ قوم کی طرف آئیں تو یہ بات واضح ہو جاتی ہے کہ لفظ قوم کے معنی میں اسلام کے ابتدائی دنوں میں ایک تبدیلی واقع ہوئی جس کی بڑی وجہ خوش قسمتی سے جزیرہ العرب کے ایک ہی نسل کے لوگوں پر مشتمل ہونا تھی، جس سے قوم کے معنی خاندان یا قبیلے سے بدل کر آبائی مذہب اختیار کرنے والی پوری وطن کی آبادی پر منطبق ہونے لگے، (جن میں کچھ غیر عرب مسلم موافق بھی شامل کر لئے گئے تھے) جس کے بعد جزیرہ العرب میں دارالسلام کو ایک خاص حیثیت عطا کر دی گئی جو جزیہ و خراج اور غلامی سے یکسر پاک تھی جو اس نئے قومی شعور اور وطن سے محبت کی غماز تھی۔ اور وطن سے باہر کی تمام مفتوحہ غیر مسلم آبادی کو جزیہ گذار یعنی ذمی اور ان علاقوں کو خرائی علاقے قرار دے دیا گیا۔ جس سے قومی حکومت اور رعایا کے درمیان دو ہر امعیار قائم ہوا، اور آزاد دارالسلام اور مفتوحہ علاقوں میں دو الگ الگ نظام عدل قائم ہوئے جس کی بنیاد مخصوص کے مذہب کے بجائے قوم اور مخصوص کے آبائی مذہب اور وطن پر تھی۔ اس بات کو یوں سمجھنا آسان ہو گا کہ "اس کے بجائے اگر دارالسلام اور مفتوحہ دنوں علاقوں میں یکساں مذہبی آزادی اور جزیہ، زکوٰۃ، خراج، عشر اور ذمی بنائے جانے کا نظام راجح کیا جاتا" تو ہم اُسے قومی حکومت کے بجائے ایک آزاد اور قرآنی عدل پر بننی کسی "انقلابی اقتصادی نظام حکومت" کا نام دے سکتے تھے جیسا کہ اسلام کی نمونہ حکومت کے بارے میں دعویٰ کیا جاتا ہے<sup>3</sup>۔

2- دیکھئے میرا مضمون، جمع القرآن اور اس کی حفاظت کا مسئلہ، ص ۱۳۵

3- دیکھئے "اسلامی اقتصادیات کا جائزہ" زیر عنوان، انطباق، ص ۳۰-۳۱، از علامہ شہید باقر الصدر (ایران)

## تبليغ اسلام کی پالیسی

(اور اسلام کا پورا فریم ورک)

تبليغ کے معنی پہنچانے کے ہیں اور بليغ کے معنی حسب حال گفتگو کرنا، گویا تبلیغ دین کے معنی یہ ہوئے کہ نہایت دل نشیں انداز میں کسی سے دین کے بارے میں حسب حال گفتگو کر کے اپنا یا کسی اور کا کوئی پیغام اُس تک پہنچانا۔ رسول کریم ﷺ کو اللہ تعالیٰ نے اپنے اس کام کے لئے منتخب کیا تھا، اس لئے آپ سے فرمایا گیا "بلغ ما انزل اليك" (۷:۵) پہنچا دیجئے جو آپ کی طرف نازل کیا گیا ہے۔ یقیناً جب کوئی پیغام کسی کو پہنچانے کے لئے دیا جاتا ہے تو ساتھ ہی اُسے یہ بھی بتایا جاتا ہے کہ یہ پیغام کس کے لئے دیا گیا ہے۔ اس تشریح کی روشنی میں دیکھا جائے تو ہمیں اُس پیغام کو پڑھ کر یہ معلوم کرنا کچھ مشکل نہیں معلوم ہوتا کہ یہ پیغام کن لوگوں کے لئے نازل کیا گیا ہے۔ آپ پورے قرآن کریم کو بغور پڑھ لیجئے آپ کو اس کے مخاطبین میں سوائے اولاد ابراہیم کے کسی اور کا کوئی ذکر اجمالاً بھی نہیں ملے گا۔ دوسرے اللہ تعالیٰ نے قرآن کریم میں تبلیغ اسلام کے لئے کچھ بنیادی اصول مقرر کئے تھے۔ مثلاً شروع میں آپ کے اپنے قبیلے والوں کے لئے فرمایا گیا تھا، "اے پیغمبر آپ" انہیں اپنے رب کی طرف حکمت اور اچھی نصیحتوں کے ساتھ بلایے" (خل: ۱۲۵) پھر فرمایا، "اللہ کا بڑا ہی فضل ہوا کہ آپ ان کے لئے نہایت رحم دل واقع ہوئے ہیں اور اگر آپ (ان کے حق میں) تند خواور سخت دل ہوتے تو یہ آپ کے پاس سے منتشر ہو جاتے، پس آپ انہیں (جنگِ اُحد کے شکست خورده لوگوں کو) معاف کر دیجئے، ان کے لئے بخشش مانگئے اور (آئندہ) اپنے کاموں میں ان سے مشورہ بھی کر لیا کریں" ... (آل عمران: ۱۵۹)

کفار عرب کی تبلیغ میں وقایہ موقع محل اور گروہوں کی درجہ بندی کے مطابق نرمی اور سختی

بھی کی جاتی رہی۔

تلیغ کی ان تمام کوششوں میں صلہ رحمی کا ایک خاص اثر ہمیشہ غالب رہا، جس کے تحت آپ ہمیشہ اپنے قبیلے سے رابطے میں رہے اور باہمی گفت و شنید جاری رہی جن کی یہ آیات غناز ہیں جن میں کہا گیا "اے پیغمبر ان لوگوں سے کہئے) میں تم سے اپنے لئے تو کچھ نہیں مانگ رہا ہوں سوائے اس کے کہ ہمارے درمیان رشتہ ناطے قائم رہیں" (۲۳:۲۲) یا فرمایا گیا، (اے پیغمبر ان لوگوں سے) کہو میں تم سے جو مانگتا ہوں وہ تو تمہارے لئے (تمہاری اپنی بھلانی) ہے " (۲۷:۲۲) ابتدائی تبلیغ اسلام کی پالیسی کو سمجھنے کے لئے، آسانی کی خاطر ہمیں کچھ خطوط کھینچنے ہوں گے، جن کا تعلق کچھ تو جغرافیہ سے ہے اور کچھ مختلف عرب قبیلوں کی سیاسی اور مذہبی تقسیم سے، جو کچھ اس طرح ہے:

1. قریش مکہ اور حدود عرب میں مقیم دیگر عرب قبائل۔
2. حدود عرب میں مقیم مسلمانوں کے علاوہ دیگر مذاہب کے غیر عرب لوگ جو عموماً یہودی یا کچھ عیسائی بھی تھے۔
3. حدود عرب سے باہر مسلمانوں کے لئے غیر جانبدار یا معاہد عرب قبیلے۔
4. حدود عرب سے ملخت روم اور فارس کے باگلزار عرب قبیلے جن میں بیشتر عیسائی تھے جو عموماً اپنے مفاد کی خاطر اپنی وفاداریاں بدلتے بھی رہتے تھے۔
5. اور پانچویں، خود قیصر و کسری کی حکومتیں۔ جن سے عرب آبادی کے تمام علاقے خالی کرائے وہاں کے وسائل کو عربوں کے تصرف میں لانا تھا۔

ان سب کے لئے تبلیغ اسلام کی پالیسی میں وقت کے ساتھ ساتھ کہیں انتہائی نرمی اور کہیں انتہائی سختی پائی جاتی تھی۔ جس کا معیار قریبی رشتہ داری اور عرب اور غیر عرب ہونے پر مبنی تھا۔ اس کے ثبوت کسی دوسری جگہ قرآن کریم کی آیات سے بھی پیش کئے گئے ہیں۔

آئیے اب ہم یہ دیکھیں کہ آنحضرت ﷺ نے اپنے زمانہ تبلیغ میں ذاتی طور پر اور قرآن کریم کے ذریعہ کن کن افراد اور گروہوں کو نام بنا مخاطب فرمایا۔ جس کی بناء پر یہ بات یقین کے

ساتھ کی جاسکتی ہے کہ آپ کے ایسے دونوں خطاب کسی طرح بھی ہمہ گیر یا ایک ساتھ عرب و عجم کے لئے عام نہیں کہے جاسکتے۔

حضرت ابن عباس فرماتے ہیں، "اللہ تعالیٰ نے رسول اللہ ﷺ پر جب یہ آیت "وَإِذْ  
عَشِيرَتَكَ الْأَقْرَبِينَ" (الشعراء: ۲۱۳) نازل فرمائی تو آپ نے (پہلے یا آں فہر کہہ کر تمام  
اولاد فہر کو جمع کیا پھر ایک کو واپس کرتے کرتے صرف الی عبد مناف کو مخاطب کر کے)  
فرمایا "اللہ نے مجھے حکم دیا ہے کہ میں تم کو اللہ تعالیٰ کی جانب سے (اُس وقت تک) نہ کسی  
(دنیاوی مال کے) حصے کا مالک بناسکتا ہوں نہ آخرت سے کوئی بہرہ دلاسکتا ہوں بجز اس صورت  
کے کہ تم کہو، "لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ" اس صورت میں میں، پروردگار کے رو برو، تمہارے حق میں  
شہادت دوں گا۔ (جس کے نتیجہ میں) تمام عرب تمہارا ہی دین اختیار کرے گا، اور تمہارے ہی  
طریقہ کی پیروی کرے گا، اس کہنے سے تمام عجم ذلیل ہو کر تمہارا تابع و مطیع ہو جائے گا<sup>1</sup>۔

"وَتَدِينَ لَكُمْ بِهَا الْعَرَبُ وَتَذَلَّلُكُمْ بِهَا الْعِجْمُ"

آپ ﷺ کی اس تقریر میں اسلام کا پورا "فریم ورک" موجود ہے۔ اور حضرت ابن عباس کی اس روایت سے عرب سے اُٹھنے والی اس قوی تحریک کے جمع پر آئندہ کیا اثرات پڑنے والے تھے، اس کی بھی پوری پوری وضاحت ہو جاتی ہے۔ کیونکہ آپ کی اس تقریر میں یہ نہیں فرمایا گیا کہ "اور عرب کے سوادنیا کی اکثر عجمی قویں بھی تمہارا ہی دین قبول کر کے ہماری آبائی ملت میں شامل ہو جائیں گی۔" اس کی مزید وضاحت حضرت خالد بن سعد ان کی اس روایت سے بھی ہوتی ہے جس میں "رسول اللہ نے فرمایا: میں تم لوگوں کی طرف مبouth ہوا ہوں اگر (تم) مجھ کو نہ مانے تو (پھر پورے) عرب کی طرف، وہ بھی مجھے نہ مانیں تو (صرف) قریش کی طرف اور اگر وہ بھی نہ مانیں تو (صرف) بن ہاشم کی طرف اور اگر یہ بھی نہ مانیں تو (میں) اپنی ہی طرف (تبیغ کروں گا)<sup>2</sup>۔"

یہاں بھی اہل عجم کا کوئی ذکر نہیں آیا۔ اس روایت سے آپ ﷺ کے ذہن میں اپنی

1- طبقات ابن سعد، حصہ اول، ص ۱۱۱-۱۱۲۔

2- طبقات ابن سعد، حصہ اول، ص ۲۹۰، مطبوعہ نیس اکیڈمی کراچی

بعثت کے مقاصد کا جو خاکہ تھا اُس کی واضح نشان دہی ہو جاتی ہے۔ جبکہ اسکے بر عکس ہم دیکھتے ہیں کہ ہجرت سے پہلے جب آنحضرت حج کے زمانے میں عرب قبائل سے ملتے تھے تو فرماتے تھے کہ "اے لوگو "لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ" کہو تو فلاح پاؤ گے۔ اس کی بدولت عرب کے مالک بن جاؤ گے اور عجم تمہارے فرماں بردار ہو جائیں گے اور جب تم ایمان لاؤ گے تو جنت میں بادشاہ ہو جاؤ گے۔<sup>3</sup>

نبوت کے ابتدائی زمانے میں آنحضرت ﷺ نے قریش کے سامنے ایک خطبہ میں فرمایا تھا "قالَ فَلَيَأْتِيَ الْجُوَافِيُّونَ كُو جھوٹی خبر کبھی نہیں دیتا، خدا کی قسم (اگر) میں سب لوگوں سے جھوٹ کہنے پر تیار ہو جاتا تب بھی تم سے خلاف واقعہ بات نہ کرتا اور سب لوگوں کو دھوکا دینے پر آمادہ ہو تا تو تم کو ہرگز دھوکے میں نہ ڈالنا اُس خدا کی قسم جو وحدہ لا شریک ہے کہ میں تمہاری (یعنی الٰ فہر کی) طرف خصوصاً اور باقی (عرب) لوگوں کی طرف (عمومی طور پر) پیغمبر بنا کر بھیجا گیا ہوں<sup>4</sup>" اس خطبہ میں بھی تبلیغ کا دائرہ، جزیرہ العرب تک ہی محدود نظر آتا ہے۔

قریش کے علاوہ اُس وقت مکہ اور اس کے گرد و نواحی میں کچھ عرب قبائل، یا تو عیسائی ہو گئے تھے، یا پھر عیسائیت کی طرف مائل نظر آتے تھے، یہ اہل کتاب کے زیر اثر تھے۔ سورہ الاعراف کی آیات ۷۶ اور ۱۵۸ میں انہیں ہی متوجہ کیا گیا ہے جس میں فرمایا "وَهُوَ لُوَگُ جو پیروی کرتے ہیں نبی اُنی کی، جسے وہ لکھا ہوا پاتے ہیں اپنے پاس تورات میں اور انحصار میں۔ وہ انہیں حکم دیتا ہے بھلائی کا اور روکتا ہے برائی سے.... آپ ان سے کہہ دیجئے "قُلْ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّ رَسُولَ اللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا...." اے لوگو! میں تم سب کی طرف اللہ کا رسول بنانا کر بھیجا گیا ہوں۔" اس آیت کریمہ سے اُن تمام لوگوں کی نشاندہی ہو جاتی ہے جو اُس وقت اہل کتاب کے زیر اثر تھے جنہیں قرآن کریم نے اپنا مخاطب بنانا چاہا تھا۔ اور اگر "جمیعاً" سے مراد غیر عرب دنیا بھی ہوتی تو اس میں اُمیمین اور تورات و انجیل کی تخصیص نہ پائی جاتی بلکہ کہا جاتا کہ، " یہ نبی، میری اس دنیا میں رہنے والے تمام لوگوں کو "یا مُرْهُم" حکم دیتا ہے۔

یہ ایک تبدیلی تھی قوم کے مفہوم میں کیونکہ پہلے آپ کو صرف اپنی قوم یعنی الٰ فہر اور

3- اینفاس ۳۱۶

4- خطبات نبوی، ص ۵۱، مرتبہ جناب عبد القیوم ندوی، مطبوعہ تاج کمپنی

قریبی رشته داروں کو ہی ڈرانے کا حکم دیا گیا تھا۔ ترجموں اور تفسیروں میں اس آیت کے سیاق و سبق سے جدا کر کے "جمیعا" کے معنی تمام بُنی نوع انسان لے لینا، تحریف معنوی پر ہی مجموع کئے جاسکتے ہیں "یَحِرِّفُونَ الْكَلِمَةَ عَنْ مَوَاضِعِهِ" خدا کے کلمات کے اصل معنوں کو اُس کی جگہ سے بدل دیتے ہیں" (النساء: ٢٤) اس کی وضاحت ایک دوسرے واقعہ سے بھی ہوتی ہے۔

حضرت ابو داؤد، حضرت عمر اور حضرت ابو بکر صدیق کے درمیان کسی رنجش کے پیدا ہو جانے کے قصہ میں روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا "کیا تم میری وجہ سے میرے سا تھی (کی ایذاء رسانی) کو چھوڑ دو گے۔ اے لوگو! (جب) میں نے کہا" میں تم سب کی طرف" بھیجا ہوا رسول ہوں، تو تم نے کہا کہ تو (نحوذ باللہ) جھوٹا ہے، اور ابو بکر نے کہا کہ تم سچے ہو" یہاں بھی "تم سب کی طرف" کی اچھی طرح وضاحت ہو جاتی ہے کہ جن تک آپ کا پیغام اس واقعہ سے پہلے پہنچ چکا تھا۔ اور جنہوں نے انہیں جھوٹا ٹھہرایا تھا۔

"ابو داؤد در قصہ مغاضبہ حضرت صدیق و فاروق روایت می کند:

"قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ هَلْ أَنْتُمْ تَأْرِكُونَ لِي صَاحِبِي أَيّْيَ قَلْثُ: يَا أَيُّهَا النَّاسُ

"أَيُّ رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا فَقُلْتُهُمْ كَذَّبْتُ وَقَالَ أَبُو بَكْرٍ صَدَّقْتَ"

(ازالۃ الخفاء، جلد سوم ص ۲۸، اور یہی واقعہ اسی جلد کے ص ۱۵۹ پر بھی نقل ہے۔)

(یاد رہے کہ اس وقت عرب اور غیر عرب دنیا کے یہودیوں و نصاریٰ نے آپ کو جھوٹا نہیں کہا تھا اس لئے کہ وہ لوگ قومی نبوت کے سوا کسی اور نبوت، یعنی کسی ملک گیر نبوت سے اُس وقت تک واقع ہی نہیں ہوئے تھے۔ اور جب اُن سے اس بات کا مطالبہ کیا گیا تو اُنہوں نے اصولاً اس بات کو قبول کرنے سے انکار کر دیا تھا۔)

اس واقعہ سے آپ پر واضح ہو گیا ہو گا کہ جس وقت آپ نے قرآن کا یہ مشہور جملہ اپنے مخاطبوں سے کہا تھا "قُلْ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّ رَسُولَ اللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا" کہ میں تم سب کی طرف بھیجا ہو اللہ کا رسول ہوں "تو ان سب مخاطبوں نے مل کر کہہ دیا تھا کہ (نحوذ باللہ) آپ جھوٹے ہیں۔ تو اُس وقت آپ کے سامنے نہ تو عجم موجود تھا اور نہ ہی عجمی مخاطب، اور نہ ہی اُنہوں نے دور بیٹھے ہوئے بلا وجہ کوئی تکذیب کی تھی۔

چنانچہ اُس وقت آپ کو جھوٹا کہنے والے اور تصدیق کرنے والے صرف وہی تمام لوگ اس آیت میں **النّاس** اور جمیعا کے، بلا شرکت غیرے، مخاطب تھے، غیر عرب دنیا کے لوگ نہیں۔ اس لئے کہ رسول اللہ ﷺ نے خود ہی قرآن کریم کے اس جملے کے مخاطبوں کی نشان دہی فرمادی تھی۔ دوسرے حضرت خالد بن سعد ان والی حدیث بھی اُن لوگوں کی نشان دہی کر رہی ہے جس میں آپ ﷺ نے فرمایا تھا کہ میں تم لوگوں کی طرف مبعوث ہوا ہوں، اگر قریش الٰ فہریا مل عرب، اور بنی ہاشم نے بھی مجھے قبول نہ کیا تو میں اپنی طرف ہی تبلیغ کروں گا۔ یہاں آپ یہ بھی فرماسکتے تھے کہ "اگر تم سب نے مجھے قبول نہیں کیا تو پھر میں مجبوراً اہل عجم کی طرف نکل جاؤں گا اور اپنے خدا کا حکم بجا لاؤں گا" یا پھر صرف اتنا ہی فرمادیتے کہ میں پوری دنیا کی طرف مبعوث کیا گیا ہوں۔ صرف اتنا ہی فرمادینے سے آپ تمام عرب، اہل کتاب یہود و نصاریٰ، قریش الٰ فہر، اور بنی ہاشم سب کی طرف مبعوث ہونے والے نبی سمجھ لئے جاتے۔ سب کو نام بنام مخاطب کرنے کی کیا ضرورت تھی؟ اور صرف یہ ایک جملہ ہی اس تمام تحریف معنوی سے کہیں زیادہ منصوص سمجھا جاتا۔ کیونکہ قرآن کی فصاحت اس جیسے سادہ اور صاف جملے کے ادا کرنے سے عاجز نہیں تھی۔ اس لئے رسول خدا نے جہاں جہاں بھی یا ایہا **النّاس** فرمایا ہے اس کا مطلب اس سے زیادہ پچھے نہیں کہ "اے ملتِ ابراہیم کے لوگو! یا پھر اے میرے ہم وطنو! ایک جگہ "النّاس" سے مراد عجم کے لوگ بھی لئے گئے ہیں، لیکن دعوتِ اسلام کے سلسلے میں نہیں بلکہ عربوں کا دشمن ظاہر کرنے کے لئے۔ جیسا کہ مدنی سورہ انفال: ۴۶، کی تفسیر "النّاس" کے بارے میں ابو شخ نے ابن عباس سے روایت کی ہے کہ رسول اللہ سے قوله تعالیٰ:

"وَإِذْ كُرِّأَ إِذْ أَنْشُمْ قَلِيلٌ مَّسْتَضْعَفُونَ فِي الْأَرْضِ تَخَافُونَ أَنْ يَتَحَظَّفُوكُمُ الْنّاسُ"

اور یاد کرو جب تم زمین میں تھوڑے تھے، کمزور سمجھے جاتے تھے تم

ڈرتے تھے کہ اُچک کر لے جائیں گے لوگ (تم کو)

کے بارے میں دریافت کیا گیا کہ یا رسول اللہ ! "النّاس" کون لوگ ہیں؟ تو آپ نے فرمایا "اہل فارس" <sup>۵</sup>

5- الاتقان، حصہ دوم، ص ۲۷۸، از علامہ جلال الدین سیوطی

اس تمام گفتگو اور قرآن و حدیث کے حوالوں سے یہ بات اچھی طرح واضح ہو جاتی ہے کہ آپ ﷺ کی بعثت صرف قوم کے اُس نئے اور وسیع معنوں کے تحت ہوئی تھی جو خاندان اور قبیلے سے بدل کر صرف کسی ایسی جگہ کے لئے ہی تھی جہاں کی پیشتر آبادی کسی ایک ہی نسل کے لوگوں پر مشتمل تھی، اور حضرت ابراہیم کی اولاد ہونے کے ناتے وہ سب کے سب اپنا آبائی دین قبول کرنے کے پابند بھی تھے۔



## بنی آدم کون لوگ ہیں؟

سامیوں کی الہامی کتابوں میں ایک شخص 'آدم' کا ذکر ہمیں ملتا ہے جو بائبل کی رو سے دراصل سامیوں کے اپنے جد امجد کا نام تھا۔ اور بنی آدم سے مراد بھی صرف اُس ایک آدم کی ذریت ہی سمجھی جاتی تھی جو آدم نامی کوئی شخص دراصل سامی النسل لوگوں کا جد اعلیٰ تھا جس کی ذریت کا شجرہ نسب بائبل میں دے دیا گیا تھا۔ جن سے مخاطب ہو کر قرآن کریم میں اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے "هُوَالَّذِي خَلَقَكُمْ مِّنْ نَفْسٍ وَاحِدَةٍ" وہی ہے جس نے تم کو نفس واحد سے پیدا کیا" (الاعراف: ۱۸۹) لیکن اسلام قبول کر لینے کے بعد اب اکثر غیر قوموں کے لوگ بھی ایک عمومی غلطی سے بائبل کی نظریاتی اور تصوراتی تخلیق کو ہی سامیوں اور غیر سامیوں کا مشترکہ جد امجد سمجھنے لگے ہیں۔

بائبل کی رو سے انسان کی نظریاتی اور تصوراتی تخلیق اول کا مقصد زمین کی کاشت بتایا گیا ہے جو زمین پر اس سے پہلے کوئی دوسرا کرنے والا نہیں تھا۔ (پیدائش: ۲: ۵) جسے زمین کی مٹی سے ہی بنایا گیا تھا۔ اور ایک باغ جس کا نام عدن تھا اس میں رکھا گیا تھا، قرآن کریم میں اُس باغ کا نام جنت (۲: ۳۵) بتایا گیا ہے، جس میں اعمال صالح کے ذریعہ ایک نہ ایک دن پھر تمام اولاد آدم کو واپس جانا ہے۔

قرآن نے اپنے مخاطبین کو آدم کے کئی نام بتائے ہیں مثلاً کہیں بشر (۱۵: ۲۸) کہیں خلیفہ (۲: ۳۰) اور کہیں (کتاب پیدائش کی رو سے) آدم (۲: ۳۱) اور اس کی تخلیق کا مقصد عبادت کرنا بتایا گیا ہے۔ "وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ" (۵۱: ۵۶)

کتاب پیدائش کی تدوین کے وقت، جو حضرت موسیٰ کی وفات کے کئی سو سال بعد مرتب

کی گئی تھی، اولادِ آدم کی اتباع میں دوسرے لوگوں نے بھی بابل کے اُس مخصوص آدم کو تمام نوع انسانی کا جد امجد سمجھ لیا جو ارتقاء انسانی کے لاکھوں سال بعد پیدا ہوا تھا۔ لہذا اب اکثر دیگر مذاہب کے ماننے والوں نے بھی اُسی آدم کو اپنا جد امجد تسلیم کر کے اپنے نسب نامے سامیوں کے ساتھ جاملائے، جن سے اُن کا کوئی صلبی رشتہ نہیں تھا۔ قرآن کریم میں اُس نفس واحدہ کا مطلب یہی تھا کہ "اے الکتاب میں من درجن اولادِ آدم کے سلسلہ انبیاء کی اولادو! میں وہی خدا ہوں جس نے تم سب کو ایک ہی شخص یعنی تمہارے جدِ امجد آدم صفحی اللہ کے صلب سے پیدا کیا ہے۔ عموماً لوگ اب اسی آدم کو انسان کی تخلیق اول سمجھنے لگے ہیں، جس سے نظریاتی تخلیق انسان اور سامیوں کے حقیقی جد امجد، جو نظریاتی تخلیق اور حقیقی ارتقاء کے دو الگ الگ انسان تھے مل کر ایک سمجھنے جانے لگے۔ اس طرح مذہب اور سائنس میں آپس کا ٹکراؤ بھی نظر آنے لگا۔ جو اغلب ہے کہ ایک تاریخی غلطی تھی جو کتاب پیدائش کی تدوین کے وقت ناموں کی یکسانیت کی بنا پر سرزد ہوئی۔

ذریت آدم کی میثاق جس کا تعلق صرف اولادِ آدم سے ہی تھا جس میں فرمایا گیا:

وَإِذَا أَخِيدَ رَبِّيْكُمْ وَتَنَبَّئَنِيْ آدَمُ وَنَبَّئَنِيْ ظُلْهُ وَرِهَمُ دُرِّيْتَهِ حُمُّ وَأَشِيْهَدَهُمْ عَلَىٰ

أَنْفُسِهِمْ أَلَسْتُ بِرَبِّكُمْ قَالُوا بَلَىٰ شَهَدْنَا (الاعراف: ١٧٢)

(اور اے پیغمبر ان لوگوں کو وہ وقت بھی یاد دلاؤ) جب تمہارے رب نے بُنی آدم سے یعنی ان کی پیٹھوں سے اُن کی نسلوں کو باہر نکالا اور ان کے مقابلے میں خود انہی کو گواہ بنایا اور پوچھا، کیا میں تمہارا رب نہیں؟ سب نے کہا کہ ہاں ہم (اس بات کے) گواہ ہیں۔

یہ بے تکاس اعہد صرف سامیوں کے جدِ امجد حضرت آدم کی اولاد سے ہی لیا گیا تھا، جو اُن کی کتابوں میں اب بھی لکھا ہوا موجود ہے۔ ایسا عہد ان کے علاوہ کسی اور قوموں کے افراد سے کبھی نہیں لیا گیا جو انہیں یاد بھی ہو۔ اس لئے دوسری قوموں کا کسی خاص شخص کو اپنا باپ سمجھنا بڑی شرم کی بات ہے اور اپنے حقیقی اجداد سے انکار کے مترادف ہے۔

سامنہ کی رو سے سامیوں کے اصطلاحی آدم سے پہلے اس زمین پر سینکڑوں آدم (انسان) پیدا ہو چکے تھے، لیکن صرف بائبل اور قرآن کے آدم کو غلطی سے تغایق اول سمجھ لینے سے سامنہ اور مذہب کے درمیان ناقابل فہم تفاوت پیدا ہو گیا۔ اس کا تعلق نظریہ الہام سے ہے، جسے قرآن وحی کہتا ہے۔ الہام دو قسم کے ہوتے ہیں، ایک تصوراتی الہام اور دوسرا حقیقی، حقیقی الہام کا تعلق منہاجِ نبوت سے تھا جو کہ انتخاب کے ذریعہ خالق کائنات کی طرف سے عطا کردہ ایک اصطلاحی و صفت تھا جو صرف بنی آدم ہونے کے ناتے حضرت ابراہیم اور آپ کے خاندان کے لئے مخصوص تھا، جواب اُن میں بھی باقی نہیں رہا ہے۔ جبکہ تصوراتی الہام کا تعلق کسی قسم کے اصطلاحی و صفت سے نہیں۔ یہ کائناتی رازوں کو سمجھنے اور حقیقت تک پہنچنے کے لئے ایک انسان کی اپنی ذہنی کاوش ہوتی ہے جو کبھی کبھی صرف کسی جزوی حقیقت کو ہی پاسکتی ہے۔ جس پر صرف سامنہ ہی مہر صداقت لگ سکتی ہے۔ ہم اسے الہام صرف اس لئے کہہ سکتے ہیں کہ ذہن اور عقل بھی اللہ تعالیٰ کی عطا کردہ ایک نعمت ہے۔ بائبل کے ترجیح میں وحی والہام کا لفظ صرف ایک یادو مرتبہ ہی آیا ہے جس کے معنوں میں علمائے دینیات میں دو آراء پائی جاتی ہیں کہ الہام میں مصنف کا کردار کیا ہے۔ ایک میں یہ دعویٰ کیا گیا ہے کہ الہام میں انسان کا حصہ صرف یہ ہے کہ جو کچھ دیا گیا وہی بلا کم و پیش دوسروں تک پہنچا دے۔ (جے۔ آئی بیکر، نیو بائبل ڈاکشنری، ص ۵۶۵)

دوسرے نقطہ نگاہ کی رو سے مصنف کا اپنا تصور کائنات، تاریخی پس منظر اور علمی قابلیتیں سب اُس کی تصنیف میں موجود ہیں چنانچہ (تصنیف میں) جو کچھ لکھا گیا ہے وہ نہ فقط خدا کا کلام ہے بلکہ اس میں انسانی الفاظ اور کارگزاری بھی پائی جاتی ہے۔ (قاموس الکتاب، ص ۲۸) یہاں یہ بات ملحوظ خاطر رکھنی ہے کہ مسیحی نظریہ الہام، اسلام کے نظریے سے مختلف ہے۔ (قاموس الکتاب، ص ۱۰۲۲) خواجہ احمد الدین امر تسری کا بھی یہی خیال ہے کہ الہام دو قسم کے ہوتے ہیں آپ فرماتے ہیں:

”عام قدرتی الہام میں انسانی جذبات کا دخل ضروری ہے، لیکن تصرفِ الہی کے تحت خاص طور پر ہونے والا الہام نہایت محفوظ، مکمل اور بے بدل ہوتا ہے“<sup>۱</sup>

1- قرآن سے قرآن تک، ص ۵۳۳

ایسے ہی الہام کو قرآن کریم و حجی کے نام سے موسوم کرتا ہے۔ جبکہ الہام عام انسانی عقل سے مادراء باقتوں کو انسان کی ذاتی استعداد سے قیاس یا نظریے کی شکل میں جزوی اور بہم رہنمائی ہی کر سکتا ہے۔ اس لئے تخلیق اول کے تمام نظریے اسی الہام کے مظہر ہیں۔

اب رہی بات آدم کی، حضرت ابن عباس سے روایت ہے کہ "فی کُلِ ارْضٍ آدُم مُثُلٌ آدُمُكُمْ وَ نُوحٌ مُثُلٌ نُوحُكُمُ الْخُ" یعنی تمام قوموں میں تمہارے آدم کی مثل آدم ہوئے ہیں اور تمہارے نوح کی مثل نوح<sup>2</sup> جزیرہ سر اندیپ (لکا) کے باشندوں کا خیال ہے کہ ہندوستان کے باشندے (سائی) آدم کے زمانے سے کشتیوں کے ذریعہ مکہ معظمه اور عرب کے دوسرے شہروں میں جایا کرتے تھے<sup>3</sup>۔ مصر میں حضرت علی کرم اللہ وجہہ نے کسی مکان کو دیکھ کر کہا تھا کہ یہ مکان قبل از آدم ۲۵۰۰۰ (پچیس ہزار) سال سے بنا ہوا ہے<sup>4</sup> حضرت علی سے ہی کسی نے پوچھا تھا کہ آدم سے پہلے کون تھا؟ آپ نے فرمایا، آدم، اس نے پھر دریافت کیا، اس سے پہلے کون تھا، فرمایا، آدم اور کہا کہ اگر تو ہزار بار بھی پوچھے گا تو میں یہی جواب دوں گا کہ آدم۔

اس سے یہ واضح ہو جاتا ہے کہ اسلام کی آمد کے زمانے میں بھی عرب اس حقیقت سے اچھی طرح واقف تھے کہ سامیوں کے جد امجد حضرت آدم انسان کی تخلیق اول نہیں ہیں اور اس پر بھی روشنی پڑتی ہے کہ تورات اور قرآن کریم میں جہاں "بَنِ آدَمَ" کا ذکر آیا ہے وہاں اس سے مراد، سامیوں کے آدم کی اولاد سے ہے۔ "إِنَّ هَذِهِ أَمْتَكُمْ أُمَّةً وَّاحِدَةً" بیشک یہ آپ کی اُمت (اور انبیاء سابقین کی اُمت) ایک ہی اُمت ہے" (المونون: ۵۲)

حضرت خواجہ احمد الدین امر تسری فرماتے ہیں کہ "آدم میں تمام بني آدم شامل ہیں کیونکہ قصہ آدم میں واحد، تثنیہ اور جمع تینوں قسم کے صیغہ استعمال کئے گئے ہیں اس سے ظاہر ہوتا ہے کہ اولین ماں اور باپ میں ان کی ساری نسل شامل ہے"<sup>5</sup> یہاں سوال صرف یہ رہ جاتا ہے کہ اللہ

2- مولانا عبد اللہ سندھی، ص ۸۶، پہلا یہ لیشن

3- تاریخ فرشتہ، جلد دوم، ص ۸۸۵ (اردو)

4- تاریخ کشمیر حصہ دوم، ص ۷، نیز دیکھئے تاریخ شام، ص ۱۲۳، بانبل اور تخلیق عالم کی کہانیاں، ازفلپ کے۔ حتی

5- قرآن سے قرآن تک۔ ص ۹۹، مرتبہ جناب عرشی صاحب

تعالیٰ نے قرآن میں یہ جو فرمایا کہ "بے شک اللہ نے چن لیا، آدم اور نوح اور اولاد ابراہیم اور اولاد عمران کے گھرانے کو علی العلمین (تمام قوموں سے جدا کر کے) جو آپس میں ایک دوسرے کی اولاد تھے۔" (آل عمران: ۳۲-۳۳) جن کے اجداد کو چند ہزار سال پہلے کسی ارضی جنت یا باغ عدن میں پروان چڑھا کر لاک مسجد ملائک اور اس زمین کی خلافت سونپنے کے لئے تخلیق کیا گیا تھا جنہیں قرآن میں یابی آدم کہہ کر پکارا گیا تھا۔ اب اگر وہ آدم تمام انسانوں کی تخلیق اول نہیں ہیں اور صرف سامی النسل لوگوں کے ہی جد اعلیٰ ہیں تو باقی جہان والے کس طرح آدم کی اولاد کہلانے جاسکتے ہیں؟ جبکہ قرآن نے اپنے مخاطبوں کی تفصیل خود ہی بیان کی ہوئی ہے۔

چنانچہ آپ ذاتی طور پر غیر وہ کو بھیجے گئے سیاسی حکم ناموں کے علاوہ، (جن کا حکم قرآن میں کہیں درج نہیں) اندر وون ملک دیئے گئے آپ کے زبانی خطبات، یا قرآن کریم کے ذریعہ جن لوگوں کو نام بنا مخاطب کیا گیا تھا ان کی تفصیل کچھ یوں ہے:

1. اپنے قریب ترین خاندان کے لوگ (یعنی ال عبد مناف) (۲۶:۲۱۲)

2. جن کے باپ دادا پہلے نہیں ڈرانے گئے تھے (۳۲:۳۶ اور ۳۲:۳)

3. مکہ اور اس کے گرد نوح والوں کو ایک ساتھ (۲۶:۹۲ اور ۷:۳۲) (فرقان: ۵۱)

4. عرب امیین کو (۲۲:۲) یعنی تمام بنی اسماعیل کو۔

5. صرف عربی زبان بولنے والوں کو (۲۱:۳)

6. اور اہل کتاب، جن سے مراد (عرب میں رہنے والی) تمام اولاد ابراہیم تھی۔

جنہیں قرآن کریم میں "جمیعاً یا امّة واحِدَة، ملّة ابیکُمْ ابراہیم اور" یا" کی اضافت کے ساتھ "یا ایّهَا النّاس" اور ایک آدھ جگہ "یا ایّهَا الْانسَان" (۸۲:۶) کہہ کر پکارا گیا تھا، "یا" حرف نداہے، اور ندا کے ذریعہ زندہ اور موجود کو ہی مخاطب کیا جا سکتا ہے، بعید ہو یا قریب، بعید اس حد تک کہ جہاں تک آواز پہنچ سکے۔

سورہ مزمل، رسول کریم پر نازل ہونے والی تیسرا سوت ہے جس میں آپ کی بعثت کو

حضرت موسیٰ سے تشبیہ دی گئی ہے جس میں فرمایا گیا ہے:

إِنَّا أَرْسَلْنَا إِلَيْكُمْ رَسُولًا شَاهِدًا عَلَيْكُمْ كَمَا أَرْسَلْنَا إِلَيْ فِرْعَوْنَ رَسُولًا (الزمر: ١٥)

”بے شک ہم نے بھیجا رسول تھا اور طرف گواہی دینے والا تم پر جیسے ہم نے بھیجا فرعون کی طرف رسول۔“

ہم یہ جانتے ہیں کہ حضرت موسیٰ کو بھی اپنی قوم کو فرعون سے صرف نجات دلانے کے لئے ہی بھیجا تھا۔ حضرت موسیٰ عالمگیر نبی نہیں تھے، اس لئے یہاں ”کما ارسلنَا“ کی تشبیہ آپ کو حضرت موسیٰ کے مثال ظاہر کرتی ہے، چنانچہ نہ حضرت موسیٰ کو تمام دنیا والوں کی طرف گواہ بنا کر بھیجا گیا تھا نہ آپ کو۔ کیونکہ قرآن کریم میں ایسی کوئی واضح آیت موجود ہی نہیں ہے جس میں فرمایا گیا ہو کہ ہم نے آپ کو تمام دنیا والوں کی طرف رسول یا گواہ بنا کر بھیجا ہے۔ البتہ صحابہ کرام کو دوسروں پر گواہ ضرور بنایا گیا تھا۔ اسی لئے قرآن کریم میں بار بار اُن لوگوں کی نشاندہی صاف صاف الفاظ میں کی جاتی رہی ہے جن کی طرف آپ کو معموث فرمایا گیا تھا، جنہیں منسون کرنے کے لئے ایسی ہی واضح آیات کا نازل کیا جانا ضروری تھا جو قرآن کریم میں ایک بھی موجود نہیں ہے۔ اس کی وجہ بالکل صاف ہے کہ ایسی آیت کا نازل کرنا اللہ تعالیٰ کی سنت ہی کے خلاف تھا، لہذا ایسی تمام آیات جن میں آپ کو صرف غیر اہل کتاب یعنی بنی اسرائیل اور ان کے علاوہ باقی اسی خاندان کے اہل کتاب کی طرف بھیجا جانا ظاہر کرتی ہیں غیر منسون اور محکم ہیں، جن کی موجودگی، آپ کے عالمگیر نبی ہونے میں مانع ہے جنہیں منسون یا بے اثر سمجھنے کا حق کسی صاحب ایمان کو نہیں پہنچتا۔ جن کا لحاظ ملحوظ رکھتے ہوئے ہمارے علماء، از راه عقیدہ یا تکلفاً اس بات کا اعتراف کرتے وقت لفظ اول کا اضافہ کر کے فرماتے ہیں ”در اصل قرآن کریم کے اول مخاطب تو عرب ہی تھے، لیکن اللہ تعالیٰ نے پھر چاہا کہ عربوں کے ذریعہ ان کے اس دین کو دنیا کی باقی غیر عرب قوموں کو بھی پہنچا دینا چاہئے“۔ جسے عربوں کو پہلے اس دلیل کے ساتھ پیش کیا گیا تھا کہ یہ تمہارے اپنے ہی باپ ابراہیم کا دین ہے، ملّة ایکُمْ ابراہیم جس کا اطلاق بائبل کے آدم کی اولاد پر تو ہوتا تھا مگر نظریاتی قصہ آدم کے الہام پر نہیں، جسے بعد میں بغیر کسی دلیل کے کہ ”اللہ تعالیٰ نے یہ چاہا“ کہہ کر اسلام قبول کرنے والے عجیبوں نے، بغیر حکم خداوندی، قرآن

6- دیکھئے مضمون، قرآن کریم کے اول مخاطب، کتاب خدا ص ۳۵

کریم کو تمام دنیا سے مخاطب ظاہر کرنا شروع کر دیا انہوں نے اپنی جانوں پر بڑا ظلم کیا، اللہ ان کی مغفرت کرے، جسے ایک کے بعد ایک مبلغ اسی طرح اب تک دھرا تا چلا آ رہا ہے، جس میں اسلام قبول کرنے والوں کی اپنے اختیار کر دہ دین سے خلوص اور عقیدت توبے حد نظر آتی ہے مگر اس میں حقیقت ذرہ برابر بھی نہیں۔

علامہ جلال الدین سیوطی یا ایہا الناس، یا ایہا الذین آمنوا، اور یا بنی آدم کے ذیل میں لکھتے ہیں " (جن آیات میں) یا ایہا الناس، اور یا بنی آدم، آیا ہے وہ مکی ہیں، اور جن میں یا ایہا الذین آمنوا، آیا ہے وہ بلا استثناء عموماً مدنی ہیں ..... آپ فرماتے ہیں کہ "مگر علامہ مکی نے اس کا جواب یوں دیا ہے کہ یہ قاعدہ کثرت کی بنابر قائم ہے، نہ کہ عموم کے لحاظ سے ورنہ اکثر کمی سورتوں میں یا ایہا الذین آمنوا " بھی وارد ہوا ہے۔

کسی اور شخص کا قول کہہ کر علامہ سیوطی لکھتے ہیں کہ اس بات کو یوں سمجھ لینا اسے قریب الفهم بنادے گا کہ "خطاب کے یہ کلمات ایسے ہیں جن سے عام طور پر "یا" (سے مراد) بالکل مکہ پا بالکل مدینہ ہی کے لوگ مقصود ہیں" ۔

مگر اس کے بعد پھر "یا" اور "یابنی آدم" کا اطلاق تمام غیر حاضر نوع انسان کے لئے کب اور کہاں سے شروع ہوا؟ علامہ سیوطی نے اس کا ذکر نہیں کیا<sup>8</sup>۔

اگر یہ خیال درست ہے کہ نظریاتی آدم تمام انسانوں کا اصل مورث اعلیٰ نہیں ہے تو ہمیں یہ تسلیم کرنا ہو گا کہ قرآن کریم کے مخاطب بنی آدم تمام بنی نوع انسان نہیں ہیں۔ اس تمام مسئلے کا دار و مدار اقسام وحی و الہام پر قائم ہے۔ ہمارے اپنے زمانے کے ایک جیڈ عالم جناب علامہ جاوید احمد غامدی صاحب سے جب پوچھا گیا کہ دانش و دین یا عقل اور وحی میں کیا فرق ہے تو آپ نے فرمایا: "دانش اللہ تعالیٰ کی پہلی وحی ہے اور قرآن دوسری وحی ہے۔ اگر اس (بات کو سمجھ کر اور پھر اس) کو مان لیا جائے تو تمام جھگڑے ختم ہو جائیں۔" آپ نے یہ بھی فرمایا کہ "اجتہاد اور فقہ سے اسلامی شریعت کا کوئی تعلق نہیں، اجتہاد وہاں سے شروع ہو گا جہاں شریعت ختم ہو جاتی

ہے۔ جبکہ شریعت کی تعبیر ہوتی ہے "۔ اور میرا کام یہی ہے<sup>8</sup>۔  
ہم دیکھتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے ماورائے عقل انسانی، وحی کے ذریعہ کبھی ہماری کوئی مدد نہیں کی، چنانچہ ابتدائے آفرینش سے متعلق انسان کے جتنے بھی نظریات و تصورات ہیں وہ سب کے سب انسان کی اپنی ہی اُپچ اور عقلی کاوشوں کے عبوری نتیجے ہیں، جنہیں ہم وحی دانش کے ذریعے حل کرنے کی کوشش کرتے ہیں، مگر پھر بھی وہ ایک وقت مقرر تک لا میخل ہی رہتے ہیں، یہاں تک کہ صفاتِ ارضی کے عالم کسی نظریہ کی تصدیق نہ کر دیں۔

الہام، قوتِ متخیلہ یا وحی دانش، ایک ایسی قوت ہے جس میں مصنف، شاعر، مصور، رشی میں، محقق، اور عام کاریگر سب ہی شامل ہیں۔ البتہ ان میں تفاوت و درجے ہیں۔ جو لوگ ہمہ تن کسی کام میں مستغرق رہتے ہیں ان کی قوتِ متخیلہ یہاں تک غلبہ پالیتی ہے کہ انہیں اپنے خیالات جسم دکھائی دینے لگ جاتے ہیں اور تخييلات زبانِ حال سے بولنے لگ جاتے ہیں، لیکن وہ خیالات اور آوازیں ہاتھ غیب کی طرف سے نہیں بلکہ وہ ان کی اپنی ہی قوتِ متخیلہ کے عکس ہوتے ہیں<sup>9</sup>۔ خصوصاً ماورائے عقل و فہم جیسے معاملات میں۔ مثلاً خدا کیا ہے؟ حیات کا ابتدائی غلیہ تدریجیاً منازل طے کرتا ہوا مختلف انواع میں سے کیسے تبدیل ہو کر انسان بن گیا؟ کائنات کا وجود کب اور کیوں نکر ہوا؟ روح کیا ہے؟ زمان، مکان میں کب اور کیسے پیوست ہو گیا؟ تخلیق کائنات سے پہلے زماں کا وجود تھا یا نہیں؟ یہ اور ان جیسے اور بھی بہت سے سوالات ہو سکتے ہیں جن کے جوابات انسان نے ابھی کتاب فطرت میں تلاش کرنے ہیں۔ جبکہ بنی آدم کو خدا نے وحی کے ذریعہ کتاب و حکمت اور تائید کے ساتھ آباد زمینوں پر کئی بار فتح و نصرت عطا فرمائی، اور اکثر ان زمینوں کے مالکوں اور ان پر کام کرنے والے جفاکش انسانوں کا حاکم بھی بنایا۔ اور یہ اللہ کا ان سے وعدہ تھا جو بے شک پورا ہوا۔

8۔ ایضاً، ص: ۳۹، (اردو) و قومی ڈا ججست لاہور مارچ ۲۰۰۰ء

9۔ دیکھئے، اسلامی انسائیکلو پیڈیا، ص: ۸۹، ۹۰۔ ۷۷ء، مرتبہ جناب مولوی محبوب عالم

## کُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ

عام طور پر خیر امت سے مراد تمام مسلم امت بلا تفریق رنگ و نسل لی جاتی ہے، حالانکہ خیر امت میں نبی کریم ﷺ کے زمانے میں بھی صحابہ کرام میں سے صرف چند لوگ ہی مراد تھے۔ جنہیں خیر امت کا لقب عطا ہوا تھا، جیسا کہ حضرت عمر سے مردی ہے کہ "حق تعالیٰ کے قول "کُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ" کے بارے میں کہ یہ ہمارے زمانہ والوں (میں سے صرف چند) کے لئے ہے، (تمام مسلمانوں یا) آخری زمانہ والوں کے لئے نہیں، آپ نے فرمایا، "اگر اللہ تعالیٰ چاہتا تو فرماتا، "اُنْتُمْ" تو پھر ہم کہہ سکتے تھے کہ "ہم سب" لیکن اللہ تعالیٰ نے (اس کی جگہ) فرمایا "کُنْتُمْ" لہذا یہ اصحابِ محمد کے خواص سے متعلق ہے۔ مطلب یہ کہ "کُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ لِلنَّاسِ" کے بجائے حق تعالیٰ اگر "أَنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ لِلنَّاسِ" فرماتا تو پھر اس فرمانے سے تمام امت مخاطب سمجھی جاتی<sup>1</sup>۔ اس لئے کہ اُنْتُم کے معنی "تم سب" کے سب "ہوتے ہیں۔ (اُنْتُم کی ضمیر جمع مذکور کی ہے) جبکہ کُنْتُم کے معنی (صرف) "تم" (مخاطبین) کے ہی ہیں، تم سب کے نہیں۔ اس قرآنی جملے سے یہ مطلب بھی نکلتا ہے کہ صرف آپ کے وہ خاص لوگ ہی باقی امت اور اپنے موجودہ ماحول کے لئے خیر کا درجہ رکھتے تھے۔

چنانچہ ہم دیکھتے ہیں کہ قرآن کریم میں "کُنْتُمْ" کا لفظ تو سینکڑوں بار آیا ہے، جس سے مراد صرف اُس وقت کے خاص صحابہ کرام ہی تھے، ان کے بعد کے یا آج کل کے عام مسلمان نہیں تھے۔ مگر "أَنْتُمْ" کا لفظ خاص خاص جگہوں پر ہی آیا ہے جہاں اُن لوگوں کی تخصیص پہلے سے موجود ہو مثلاً "فَلَا تَمُونُنَ الَّذِي أَنْتُمْ مُسْلِمُونَ" (البقرہ: ۱۳۲) کا یہ جملہ حضرت ابراہیم نے

1- ازالۃ الخفاء، جلد دوم، ص ۳۱

[prox http://bit.ly/Jurat](http://bit.ly/Jurat)

اپنی تمام اولاد سے کہا تھا کہ "نہیں مر ناتم سب اے میری اولاد مگر مسلم رہ کر" دوسری جگہ یہی جملہ عرب کے اُن مومنین کیلئے بھی کہا گیا تھا کہ جن میں اُس وقت اُن کا رسول اُن کے درمیان موجود تھا:

يَا إِيَّاهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ حَقَّ تُقْبِهِ وَلَا تَمُوْتُنَ إِلَّا وَأَنْتُمْ مُسْلِمُونَ

اے وہ لوگوں بھی تک ایمان لا چکے ہو اللہ سے ڈرو جیسا کہ اس سے ڈرنے کا حق

ہے اور تم سب ہرگز نہ مرتا (مگر اس حال میں) کہ تم مسلمان ہو (آل عمران: ۱۰۲)

اللہذا ہم دیکھتے ہیں کہ قرآن کریم میں اللہ تعالیٰ نے ہمیشہ حاضر اور محدود لوگوں کو ہی اپنا مخاطب بنایا ہے۔ یا تو "یا ایٰہا النّاس" کہہ کریا یا "یا ایٰہا الَّذِينَ آمَنُوا" کہہ کریا پھر "کُنْتُمْ" ان میں سب جگہ خاص طور پر صرف انہیں لوگوں کو مخاطب کیا گیا ہے، جو اُس وقت وہاں موجود تھے اور اپنے رسول سے براہ راست اللہ تعالیٰ کا فرمان سن رہے تھے۔ اس بنا پر قرآن کریم کے ایسے تمام خطابات کبھی بھی ہمہ گیریا مستقبل کے لوگوں سے مخاطب نہیں سمجھے جاسکتے۔ اور اگر آپ ﷺ نے ذاتی طور پر کبھی صحابہ کرام سے یہ کہا بھی تھا کہ آپ لوگ میرا اس وقت کا یہ پیغام اُن تک بھی پہنچا دو جو اس وقت یہاں موجود نہیں ہیں تو اس کا مطلب بھی یہی نکلتا ہے کہ یہ بات بھی صرف انہیں صحابہ کرام سے کہی گئی تھی جو اُس وقت وہاں موجود تھے۔

جناب مولانا سعید احمد، ایم۔ اے۔ اکبر آبادی، آل عمران کی آیت ۱۱۰، جس میں فرمایا گیا ہے "تم بہترین امت ہو،" پر تبصرہ کرتے ہوئے فرماتے ہیں "اسلامی تاریخ کا ہر طالب علم جانتا ہے کہ صحابہ کرام کے بعد امر بالمعروف اور نہیں عن المنکر کا فرض مسلمانوں نے اجتماعی اور قومی حیثیت سے غالباً کبھی ادا نہیں کیا۔" (عبداللہ سندھی اور ان کے ناقدین، ص ۷۷) جہاں تک میرا ذاتی مطالعہ ہے میں اُس کی بنا پر اس حد تک ضرور کہہ سکتا ہوں کہ رسول کریم کے اُن صحابہ کرام نے بھی سوائے اہل وطن عربوں کے، تمام دنیا تک قرآن کریم کے کسی پیغام کو پہنچانا کبھی بھی اپنا فرض منصبی نہیں سمجھا، اس لئے کہ ایسا کوئی حکم اللہ تعالیٰ یا اس کے رسول نے اُنہیں کبھی دیا ہی نہیں تھا کہ جس سے وہ غفلت برتنے کے مر تکب سمجھے جاتے۔ جہاں تک امر بالمعروف اور

نہی عن المکر کا سوال ہے تو یہ کام آنحضرت کے زمانے میں مقامی طور پر کچھ اہل کتاب بھی کیا کرتے تھے جن کی خود اللہ تعالیٰ نے قرآن میں تعریف کی ہے، جس میں فرمایا گیا: "اہل کتاب میں سب برابر نہیں ہیں (ان میں) ایک امت (سیدھی راہ پر) قائم ہے اور رات کے اوقات میں اللہ کی آیات پڑھتے ہیں اور سجده کرتے ہیں، وہ ایمان رکھتے ہیں اللہ پر اور آخرت کے دن پر وہ اچھی بات کا حکم کرتے ہیں اور بُرے کام سے روکتے ہیں اور وہ (خود بھی) نیک کاموں کی طرف دوڑتے ہیں اور یہی لوگ نیکوں کا روں میں سے ہیں۔" (آل عمران: ۱۳۔ ۱۵)

ان آیات کریمہ میں ان خاص لوگوں کو اللہ کا کلام پڑھنے والا بتایا گیا ہے جس سے اُن کتابوں کی صحت اور سابقہ امت میں خیر امت لوگوں کے موجود ہونے کی بھی تصدیق ہوتی ہے۔ اور خیر امت ہونے پر کسی کی اجارہ داری نہیں رہتی۔ اس لئے کہ ان آیات میں انہیں اہل کتاب امت کہا گیا ہے، اس کے باوجود کہ وہ لوگ آپ پر ایمان نہیں لائے تھے، کیونکہ ان آیات میں صرف اللہ اور آخرت پر ہی ایمان رکھنے کا ذکر ہے۔ نیز دیکھئے آیات (۲۶:۲۶ اور ۵۰:۲۶) ایسے لوگ آج بھی اور امتوں میں ہو سکتے ہیں جو مذہب اسلام نہیں کھلاتے مگر لغوی اعتبار سے مسلم یعنی امن پسند اور مہذب ہیں۔

مسلمانوں میں بھی اچھے اور بُرے لوگ موجود ہیں اس لئے کسی بھی تمام کی تمام امت کو ہمیشہ کیلئے خیر امت کا لقب نہیں دیا جا سکتا کہ جس سے کوئی امت اس حد تک مغرور اور خود سر ہو جائے کہ صرف خود کو ہی اکیلی خدائی فوجدار سمجھنے لگ جائے۔

آپ نے اپنی امت کے چار مخصوص عیب بتائے تھے جن سے انہیں آسانی کے ساتھ پہچانا جاسکتا تھا۔ جن کا ذکر اس حدیث میں فرمایا گیا ہے جو ابوالک الاشعري سے مردی ہے، آنحضرت نے فرمایا "میری امت میں یہ چار باتیں جاہلیت کی ہیں، جن سے یہ لوگ باز نہیں آتے:

1. اپنے خاندان پر فخر
2. دوسروں کے خاندان پر طعن

3. تیرے ستاروں کے ویلے سے پانی (یعنی بارش) مانگنا

4. چوتھا نوحہ کرنا<sup>2</sup>

اس لئے آپ کی امت کا دور جاہلیت سے تعلق ہونا بھی ثابت ہے۔ جہاں تک میں سمجھ سکا ہوں قرآن کریم میں دین کے لئے امت کا لفظ بھی اولاد ابراہیم کے لئے خصوصیت کے ساتھ اس لئے بولا گیا ہے کہ ان کے یہ تینوں مذاہب خاندانی اعتبار سے ایک ہی سلسلے کی کڑیاں ہیں، لیکن اسلام سے پہلے دونوں مذاہب کے ماننے والوں نے اس دعوت کو قبول کر کے اسلام میں ختم ہونا اور اپنی علیحدہ مذہبی اور سیاسی حیثیت کو ختم کر کے عرب کی اُس قومی مملکت کے زیر سایہ آنا پسند نہیں کیا کیونکہ کسی نبی کی زندگی میں اُس پر ایمان لانے سے دوسری قوم کے بادشاہوں اور سرداروں کو اپنی موجودہ عظمت و شوکت کو برقرار رکھنا ممکن نہیں رہتا، اور اپنے تمام لائجہ عمل اور دستوری معاملات سے دست بردار ہو کر ہر صورت میں انہیں اُس نبی کا مطیع و فرمابردار بن کر ہی رہنا پڑتا ہے جس سے بھیثیت قوم ان کی اپنی علیحدہ خودی کی لفی ہو جاتی ہے۔ البتہ نبی کی وفات کے بعد عوامی مذہب بادشاہ وقت کی قوت و مقبولیت میں بہت اضافہ کر دیتا ہے۔

قرآن کریم نے مذہب کی بنابر جو انہیں "إِنَّ هَذَهَا أَمْتَكْمَمَ أَمَّةً وَّاحِدَةً" (الانبیاء: ٩٢) کا نام دیا تھا، کہ یہ تمہاری امت دین کے لحاظ سے بھی ایک ہی ہے۔ اس لئے امت واحده ہونے کی ایک شرط یہ بھی ہے کہ ان کا پہلے سے کسی ایک دین پر مشترک اور متفق ہونا ضروری ہے۔ مگر اس سے سیاسی اور قومی اتحاد پھر بھی ممکن نہیں ہو سکا جیسی کہ اُس وقت عرب کے ہمسایہ ملکوں اور قوموں کی حالت تھی۔ اسی لئے ان لوگوں نے دین اسلام قبول کرنے میں کوئی دلچسپی نہیں لی، بجز اندر وہ عرب اتحاد کے کہ وہ سب کے سب ایک ہی قوم کے افراد تھے جس کے بعد نبوت کی برکت سے بلا شرکت غیرے ان کی یعنی قریش کی اپنی قومی حکومت وجود میں آگئی۔

2- بحوالہ، انتخاب حدیث، ص ۱۱۱، از جناب مولانا محمد جعفر شاہ ندوی پچلواروی

## فترآن کریم کا عمل تنسیخ

احادیث کے سلسلے میں قرآن کریم میں چار قسم کی آیات نازل ہو گئی تھیں، جن میں تین منسوخ اور ایک قسم غیر منسوخ قرار پائی۔ ان غیر منسوخ آیات کی شرح کے کئی طریقے ہیں۔

جناب غلام احمد حریری فرماتے ہیں:

"قرآن حکیم میں جو آیات محمل یا مشکل ہیں حدیث ان کی توضیح کرتی ہے، جو آیات عام ہیں حدیث ان کی تخصیص کرتی ہے، اور جو مطلق ہیں ان کو مقید کرتی ہے۔" (تاریخ تفسیر و مفسرین، ص ۵۶)

جناب شاہ ولی اللہ محدث دہلوی، ازالۃ الخفاء کے حاشیہ میں لکھتے ہیں:

"قرآن کریم کا کچھ حصہ منسوخ ہو گیا ہے۔ تنسیخ تین قسم کا ہوا ہے:

1. ایک یہ کہ تلاوت بھی منسوخ اور حکم بھی منسوخ
2. دوسرے یہ کہ صرف تلاوت منسوخ (حکم باقی) (ان دونوں قسم کی تنسیخ سے قرآن کریم کا تقریباً دو تہائی سے کچھ کم حصہ حیات نبوی تک پہلے ہی منسوخ ہو گیا تھا)
3. تیسرا یہ کہ صرف حکم منسوخ (تلاوت باقی)

پہلی اور دوسری قسم (موجودہ) قرآن کے اندر لکھی نہیں گئیں، جس حصہ قرآن کی حفاظت نہیں کی گئی اس سے منسوخ کی یہی دونوں قسمیں مراد ہیں<sup>1</sup>۔

تیسرا منسوخ حصہ وہ ہے جس کی تلاوت تو کی جاتی ہے مگر اس کے حکم ہونے میں صحابہ کرام کے بعد سے اختلاف پایا جاتا ہے، آپ ﷺ کے زمانے اور صحابہ کے زمانے میں اس کے

1- ازالۃ الخفاء، جلد اول، ص ۹۷

[prox](http://bit.ly/Jurat) <http://bit.ly/Jurat>

منسون ہونے میں عموماً کوئی اختلاف نہیں تھا۔ آپ کے بعد اس کے منسون ہونے یا نہ ہونے میں بڑی بڑی تاویلیں پیش کی جاتی ہیں۔<sup>2</sup>

جو حصہ متفقہ طور پر منسون ہائیجنی جس کی تلاوت اور حکم دونوں منسون ہتھے وہ حضرت ابو بکر صدیق کے زمانہ جمع القرآن کے وقت ہی موجودہ قرآن سے خارج کر دیا گیا تھا، جیسا کہ کہا گیا:

”حضرت اُبی بن کعب کی قرات اُن کے رتبہ کے لحاظ سے اگرچہ عالمگیر ہونا چاہئے تھی، لیکن کثرت سے رواج نہ پاسکی، اس کا بڑا سبب یہ تھا کہ بہت سی آیتیں جو منسون ہو چکی تھیں وہ اُس میں موجود تھیں، حضرت عمر نے بارہا کہا کہ اُبی ہم میں سب سے زیادہ قرآن کے جانے والے ہیں لیکن ہم کو بعض موقع پر ان سے اختلاف کرنا پڑتا ہے ان کو اصرار ہے کہ انہوں نے جو کچھ سیکھا رسول اللہ سے سیکھا اور یہ سچ ہے لیکن جب بہت سی آیتیں منسون ہو چکی ہیں اور ان کو اس کا علم نہیں ہوا تو پھر ہم ان کی (مکمل) قرات پر کیوں کر قائم رہ سکتے ہیں۔“<sup>3</sup>

حضرت اُبی بن کعب شاید منسون التلاوة آیات کو بھی اپنے مصحف میں باقی رکھنے پر مُصر تھے، اس لئے کہ خود رسول اللہ نے اُنہیں ان کے خارج کرنے کا اپنی زندگی میں کبھی کوئی حکم نہیں دیا تھا مگر انہیں ان کے منسون ہونے کا علم یقیناً ہو گا کیوں کہ یہ باتیں مشہورِ عام تھیں۔ جبکہ قرات یا تلاوت کے لئے نئے جمع کردہ قرآن میں ان منسون الحکم اور منسون التلاوة آیات کی موجودگی بعد میں قرآن کے مختلف نسخوں اور تلاوت میں اختلاف کا باعث بن سکتی تھی، جس پر حضرت عمر کی دورانی شیشی، حضرت اُبی بن کعب سے اس معاہلے میں اختلاف کا باعث بنی ہو۔ اور نگ زیب عالمگیر کے استاد شیخ احمد ابو سعید عرف ملا جیون وفات ۱۱۳۰ھ ایک جگہ فرماتے ہیں کہ:

”بھلا قرآن کا وہ حصہ جو حضور ﷺ کی حیات میں بھلا دیئے جانے کی شکل میں منسون ہو گیا (یعنی البقرہ: ۱۰۲، نیز انحل: ۱۰۱) جیسا کہ مروی ہے کہ

2- اس بحث کے لئے دیکھئے، تفسیر منسون القرآن، از جناب رحمت اللہ طارق (ملتان پاکستان)

3- مندا احمد، جلد ۵ ص ۱۱۳، بحوالہ سیرت الصحابة، حصہ اول ص ۱۱۳، از جناب سعید احمد انصاری

سورہ احزاب، بقرہ کے برابر تقریباً تین سو آیات پر مشتمل تھا، اور اب یہ سورہ قرآن میں قریب ستر (یعنی ۳۷) آیات پر مشتمل رہ گئی ہے اسی طرح سورہ طلاق بھی سورہ بقرہ کے برابر تھی، اب یہ صرف بارہ آیتوں کی رہ گئی (جن آیات) کا صرف حکم منسون ہوا اور تلاوت باقی رہی، مثلاً جیسا کہ قوله تعالیٰ "لکم دین کم ولی دین" نیز اسی طرح کی تقریباً ستر آیتوں قرآن کریم میں موجود ہیں جو جہاد کی آیتوں سے منسون ہیں، اور بعضوں نے کہا ہے کہ ترک قتال سے متعلق ایک سو بیس (۱۲۰) آیتوں قرآن میں موجود ہیں جو جہاد کی آیتوں سے منسون ہیں، ان آیتوں کے علاوہ (یعنی ۴۰ میں سے ۱۲۰) منسون الحکم آیتوں کی تعداد صاحب اتفاق علامہ جلال الدین سیوطی کی رائے میں (اب صرف) بیس (رہ گئی) ہیں۔ لیکن میرے نزدیک یہ تعداد بیس سے زیادہ (یعنی) چالیس یا اس سے بھی زیادہ ہیں۔"

ملائیں لکھتے ہیں:

"میں نے تفسیر احمدی میں ان سب کو اس قدر تفصیل سے بتایا ہے کہ کتب احناف میں اس سے زیادہ نہیں پایا جا سکتا، البتہ شوافع نے اپنی کتابوں میں اس سے بھی زیادہ طوالت کے ساتھ بیان کیا ہے۔"<sup>4</sup>

جیسا کہ امام شافعی نے فرمایا:

"میں نے امام محمد سے ایک اونٹ کے برابر کتابیں پڑھی ہیں..... (جس کی بنابر میں کہہ سکتا ہوں کہ) میں نے حلال و حرام اور ناسخ و منسون کا ان سے زیادہ جاننے والا کسی کو نہیں دیکھا۔ (نیز) ان کی فصاحت و بلاغت کی وجہ سے چاہوں تو کہہ سکتا ہوں کہ قرآن ان کی زبان میں نازل ہوا ہے، ان سے زیادہ فضح و بلبغ اور ان سے زیادہ عقلمند آدمی میں نے نہیں دیکھا، (اسی لئے میں) امام مالک کے

بعد امام محمد کو اپنا استاد مانتا ہوں<sup>۵</sup>۔"

مالجیوں ایک اور جگہ لکھتے ہیں:

"امام زاہد نے کہا ہے کہ ہمارے اور شافعی کے درمیان بنائے اختلاف یہ ہے کہ خبر متواتر کے ساتھ قرآن (کی آیات) کا منسون ہونا ہمارے (یعنی احناف کے) نزدیک جائز ہے اور شافعیوں کے نزدیک جائز نہیں، بیشک آلی رسول کا حصہ قرآن میں ازروئے نص صاف مذکور ہے، اس پر خلافے راشدین نے عمل نہیں کیا پس (یہ) آیات مبارکہ ہمارے نزدیک منسون ہو گئیں اور شافعی کے نزدیک منسون نہیں ہو گئیں<sup>۶</sup>۔"

قرآنِ کریم میں وقت کی مناسبت سے اکثر، اور کبھی کبھار و قبیط طور پر یا کام چلانے کے لئے بھی احکامات نازل ہو اکرتے تھے جن کی موجودگی سے انکار نہیں کیا جاسکتا، جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے خود قرآنِ کریم میں مومنین کو اس بات کے لئے تیار رہنے کی ہدایت فرمائی کہ موجودہ احکامات پر اس وقت تک عمل کرو یہاں تک کہ اللہ کوئی دوسرا حکم نازل فرمادے۔ مثلاً:

فَاعْفُوا وَاصْفِحُوا حَتَّىٰ يَأْتِيَ اللَّهُ بِأَمْرِهِ (البقرہ: ۱۰۹)

پس تم معاف کر دو اور در گزر کرو یہاں تک کہ اللہ اپنا (کوئی دوسرا) حکم لائے۔"

یا فرمایا:

فَأَمْسِكُوهُنَّ فِي الْبَيْوَتِ حَتَّىٰ يَتَوَقَّهُنَّ الْمُؤْمِنُ أَوْ يَجْعَلَ اللَّهُ هُنَّ سَبِيلًا (النساء: ۱۵)

بد کار عورتوں کو گھروں میں بند رکھو یہاں تک کہ موت ان کو اٹھا لے یا اللہ ان کیلئے کوئی دوسرا راستہ بتا دے۔"

لیکن جب ایسی عورتوں کے بارے میں اللہ تعالیٰ کا حکم نازل ہوا تو سہوایا کسی مصلحت کی بنا پر

وہ حکم قرآنِ کریم میں درج نہ ہو سکا، جس کے بارے میں رسول اللہ صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلِہٖہ وَسَلَّمَ نے فرمایا تھا:

"میں اس وقت جو کچھ بتا رہا ہوں اس کو میری طرف سے محفوظ کرو، اُن

5- تدوین سیر و مغزا، ص ۲۹۲، مولف قاضی اطہر مبارکپوری، مطبوعہ دارالنواہ اردو بازار لاہور

6- تفسیرات احمدیہ، ص ۷۲۳، از ملاجیوں

عورتوں کے باب میں اللہ تعالیٰ نے جو حکم نازل کرنے کا وعدہ کیا تھا وہ نازل فرمادیا ہے۔ ”پس اگر مر ٹکب زنا کنوارے ہوں تو ان کیلئے سو کوڑے اور ایک سال کی جلا و طنی کی سزا، اور اگر شادی شدہ ہوں تو سو کوڑے اور رجم کی سزا ہے۔“<sup>7</sup>

یہ تورات کا حکم بھی تھا، غالباً عرب معاشرہ اس سے متفق نظر نہیں آتا تھا اس کے لئے ہمیں خلافتِ راشدہ کے دور کا مطالعہ کرنا چاہئے کہ کیا اس دور میں کسی شادی شدہ زانیوں کو رجم کی سزا دی گئی یا نہیں۔ خود رسول کریم کے زمانے میں جس قدر بھی رجم کی سزا نہیں دی گئی تھیں وہ زانیوں کی اپنی خواہش پر دی گئی تھیں جن کے زانی فریق ثانی کو نہ کبھی طلب کیا گیا نہ ان کے بارے میں کبھی پوچھا گیا کہ وہ کون تھے۔<sup>8</sup>

جہاں تک میں سمجھ سکا ہوں رسول کریم حتی الامکان ایسے واقعات کی پرده پوشی چاہتے تھے<sup>9</sup> جسے اللہ تعالیٰ نے خود پوشیدہ رکھا ہو، آپ معاشرے میں اس کی تشهییر یا بر ملا اظہار جیسی بے حیائی کو سخت ناپسند فرماتے تھے۔ اسی لئے آپ نے اور حضرت عمر نے ان واقعات میں زنا کے فریق ثانی کو نہ کبھی طلب کیا نہ کبھی اس کی جستجو کی۔

حضرت ابی بن کعب کے مصحف میں وہ تمام آیات بھی تھیں جنہیں حضرت عمر کی خواہش پر حضرت ابو بکر صدیق کے زمانہ خلافت میں اول جمع القرآن کے وقت کتابت اور تلاوت دونوں سے خارج کر دیا گیا تھا کیونکہ ان کی تلاوت اور حکم دونوں حضور کے زمانے ہی میں منسوخ ہو چکے تھے۔ ایسی آیات کی تعداد بہت زیادہ بتائی جاتی ہے۔ حضرت ابی بن کعب کو ان آیات کے منسوخ ہونے کا علم تو یقیناً ہو گا، مگر آپ انہیں اپنے مصحف سے خارج کرنے سے اتفاق اس لئے نہیں رکھتے ہوں گے کہ ان کی موجودگی پر خود آنحضرت اپنی حیات میں خاموش رہے اور انہیں قرآن سے خارج کرنے کا حکم نہیں دیا۔

حضرت ابی بن کعب نے اپنا قرآن رسول خدا سے سن کر بڑی محنت و جانشناختی کے ساتھ

7- اشراق (حوالہ مسلم کتاب الحدود)، ص ۴۲، از جاوید احمد غامدی، نومبر ۱۹۹۰ء لاہور

8- اس کیلئے دیکھئے، احکام شرعیہ میں حالات و زمانہ کی رعایت، ص ۲۷ تا ۲۸ اور ۲۸۰، از مولانا محمد تقی امینی، مسلم یونیورسٹی علی گڑھ

9- دیکھئے ”عیب کی پرده پوشی“ پر احادیث نبوی، ”آسان نیکیاں“ از مفتی جمیں محمد تقی عثمانی ص ۵۵-۵۳

تحریر کیا تھا، آپ آنحضرت سے قرآن پڑھتے تھے اور پھر گھر جا کر اُس کو قلمبند کرتے جاتے تھے، یہی قرآن ہے جو تاریخ فن قرأت میں مصحف اُبی کے نام سے مشہور ہے۔ یہ مصحف حضرت عثمان کے عہد تک موجود تھا اور اس کی شہرت دور دور تک پھیلی ہوئی تھی۔ حضرت اُبی کی وفات کے بعد یہ ان کے بیٹے کے پاس رہا، جن کا نام محمد تھا اور وہ مدینے ہی میں رہتے تھے۔ (ایک دفعہ) عراق سے کچھ لوگ آئے اور کہا کہ ہم لوگ مصحف کی زیارت کو آئے ہیں مہربانی کر کے اٹھالاں گے، انہوں نے کہا کہ "وہ تو حضرت عثمان نے مجھ سے لے لیا تھا"<sup>10</sup>۔ جبکہ حضرت عثمان غنی نے اپنے جمع و نقل کردہ قرآن کے سوابقی تمام مصاہف جلا دیئے تھے۔

حضرت اُبی بن کعب کا جمع کردہ قرآن مغض ذاتی ہی نہیں تھا۔ "قرآن صحابہ میں اُبی بن کعب کو قرآنی القوم کا خطاب حاصل تھا۔ خاندان رسالت میں انہی کی قرأت رائج تھی" <sup>11</sup>۔

یہاں ہم یہ سمجھنے سے قاصر ہیں کہ جن آیات کا حکم اب بھی باقی ہے انہیں درج قرآن ہونے سے کیوں روک لیا گیا تھا، یعنی ان کی تلاوت سے کیوں پرہیز کیا گیا اور جن آیات کے حکم باقی نہیں رہے تھے یعنی جن کے حکم منسون ہو چکے ہیں انہیں قرآن میں درج کرنے یا باقی رکھنے اور ان کی تلاوت کرنے میں کیا حکمت تھی؟ جبکہ کسی آیت کو خارج کرنے یا نہ کرنے کا اختیار پہلے جمع القرآن کے وقت خود حضرت ابو بکر صدیق اور حضرت عمر کو حاصل ہو چکا تھا، جس کے تحت حضرت اُبی بن کعب کے مصحف میں موجود منسون آیات کو درج نہیں کیا گیا تھا اور اگر کچھ کو باقی رکھا تھا تو دوسری منسون آیات کو کیوں خارج کر دیا گیا تھا؟ ایسی صورت میں یہ زیادہ بہتر ہوتا کہ اُن تمام منسون آیات کو بھی ضائع ہونے سے بچا لیتے اور ایک الگ کتاب میں "آیات منسونہ" کے نام سے محفوظ کر لیتے، جیسا کہ آج بھی موجودہ قرآن کریم میں درج منسون آیات کو ویسے ہی ملتے جلتے حالات میں تاویل و تطہیق کے ذریعہ قابل عمل سمجھا یا بنالیا جاتا ہے اور انہیں قرآن میں باقی بھی رکھا جاتا ہے۔

عملی شریعت یعنی فقہ کا ایک بہت بڑا حصہ آج بھی قرآن کے بجائے سنت پر ہی قائم ہے،

10- سیر انصار، حصہ اول، ص ۱۲۸

11- تاریخ القرآن، ص ۸۷-۸۵، از جناب عبد الصمد صارم

جبیسا کہ فرمایا گیا "قرآن کریم کے علاوہ فقہی مسائل سے متعلق جو کچھ بھی ہے وہ (بیشتر) حدیث و سنت پر مشتمل ہے، جن کا مدار تین ہزار حدیثوں پر ہے" <sup>12</sup> ۔

جناب غلام احمد حریری لکھتے ہیں:

"شرح قرآن کا ایک طریقہ یہ بھی ہے کہ آنحضرت نے ایسے احکام بیان کئے جو قرآن میں بیان کردہ احکام سے زیادہ تھے اور اس میں مذکور نہیں تھے، مثلاً بیوی کی پھوپھی، بھتیجی، اور خالہ و بھانجی سے بہ یک وقت نکاح کرنے کو حرام قرار دیا۔ صدقہ فطر کا حکم دیا، شادی شدہ زانی کو سکسار کرنے کا حکم دیا، دادی کا حصہ مقرر فرمایا، دو گواہوں کے بجائے ایک گواہ اور حلف کی بناء پر مدعی کے حق میں فیصلہ صادر کر دیا" ۔

جناب حریری فرماتے ہیں:

"کتب فقہ میں اس کے علاوہ اور بھی بکثرت احکام مذکور ہیں (جو قرآن میں درج نہیں ہیں) شرح قرآن کی ایک صورت یہ بھی ہے کہ آپ ﷺ نے (خود) ناسخ و منسوخ آیات کی نشان دہی فرمائی مثلاً آپ نے فرمایا کہ آیت وصیت اگرچہ قرآن میں موجود ہے مگر اس کا حکم باقی نہیں رہا، اس لئے وارث کے حق میں وصیت نہیں کی جا سکتی" <sup>13</sup> ۔"

آپ کے اس ارشاد سے اس بات کی اجازت کا پتہ چلتا ہے کہ منسوخ آیات کا قرآن کریم میں موجود رہنا اور ان کا تلاوت کیا جانا بھی آپ کی حیات مبارکہ میں جائز تھا۔ تو پھر ایسی باقی تمام منسوخ آیات کو بھی اگر الگ کہیں محفوظ رہنے دیا جاتا تو یہ تاریخ القرآن پر عربوں کا ایک بہت بڑا احسان ہوتا۔ خصوصاً اسی صورت میں کہ جب کہ خود رسول اللہ کا ایسا کوئی حکم بھی حدیث نبوی میں موجود نہیں ہے کہ:

"اب تمام ایسی منسوخ الاحکام آیات کو قرآن کریم کی کتابت سے خارج کر دیا جائے۔"

12- تاریخ الحدیث، ص ۱۵۲، از قاضی عبدالصمد صارم

13- تاریخ تفسیر و مفسرین، ص ۵۸۸

پھر باقی تمام منسوخ آیات کا ائتلاف، جو حضرت ابی بن کعب کے مصحف میں درج تھیں، کس حکم خداوندی یا ارشاد نبوی کے تحت کیا گیا تھا؟ (جیسا کہ) "اہل السنۃ کے جمہور علماء کا مسلک یہ ہے کہ اس آیت (البقرہ: ۱۸۰) کا حکم منسوخ ہو چکا ہے.... نیز حدیث 'لا وصیة للوارث' سے بھی یہ آیت منسوخ ہے۔ اس حدیث کے بارے میں امام شافعی نے 'کتاب الام' میں دعویٰ کیا ہے کہ یہ حدیث متواتر ہے<sup>14</sup>۔"

آنحضرت اور آپ کے بعد صحابہ کرام، تابعین اور تبع تابعین پھر ان کے بعد چوتھی صدی ہجری کے ابتدائی زمانہ تک صرف مغزلہ کے علاوہ باقی تمام مسلمان بلا شک و شبه قرآن کریم کی آیات میں کثرت سے نسخ کے قائل پائے جاتے رہے۔ غالباً سب سے پہلے ابو مسلم اصفہانی (۲۵۳ھ تا ۳۲۲ھ) اور امام فخر الدین رازی (متوفی ۲۰۶ھ) نے پہلی بار قرآن کریم کی آیت ما ننسخ من آیة (البقرہ: ۱۰۶) میں متفقہ میں کی مقبول عام روش سے ہٹ کر بالکل ہی نئے معنی کی طرف توجہ دلائی۔ ابو مسلم اور امام رازی کے متفقہ میں کوئی معمولی شخصیات نہیں تھیں ان میں رسول اللہ سے لے کر صحابہ کرام، تابعین اور تبع تابعین اور پھر ان کے بعد چار سو سال تک کے تمام علماء اور مسلمان بھی شامل تھے جو قرآن کریم میں نصوص قرآنی ہی کی بنابر نسخ فی القرآن کے قائل تھے۔

پہلا مفسر ابو مسلم ہے جس نے قرآن میں ناسخ و منسوخ تسلیم کرنے سے انکار کیا ہے (جسے اس زمانے میں بہت اجنبی خیال سمجھا گیا تھا) امام رازی خود بھی فرماتے ہیں "پہلے تو میں بھی اثبات نسخ کے لئے زیر بحث آیت کی طرف رجوع کیا کرتا تھا لیکن تفسیر لکھتے ہوئے مجھ پر یہ حقیقت عیاں ہو گئی کہ میرا استدلال کمزور تھا کیونکہ "مانسخ" کی "ما" شرط اور جزا کا فائدہ دیتی ہے، یعنی اس سے صرف اتنا ہی مترشح ہوتا ہے کہ جب بھی نسخ واقع ہو<sup>15</sup>۔"

یہاں امام رازی نے جس استدلال کو "میرا استدلال" کہا ہے دراصل وہ آنحضرت، صحابہ کرام، تابعین اور تبع تابعین کے نصوص قرآنی کی بنابر عمل نسخ اور سنت کا ابطال تھا۔ جیسا کہ خود

14- تاریخ تفسیر و مفسرین، ص ۱۳۷

15- منسوخ القرآن، ص ۸، فصل اول، از جناب رحمت اللہ طارق

امام رازی نے فرمایا، "قرآن سے منسوخ ہونا جمہور فقہا کے نزدیک ثابت ہے اور اس میں سوائے ابو مسلم اصفہانی کے کسی کو اختلاف نہیں"<sup>16</sup>۔

ناسخ و منسوخ کے بارے میں امام رازی نے رسول خدا اور صحابہ کرام کے عمل کو محض جمہور فقہاء کہہ کر بے وقت بنا دیا تھا۔ نیز امام رازی کے اس فرمانے پر کہ "مجھ پر یہ حقیقت عیاں ہو گئی کہ میرا استدلال کمزور تھا کیونکہ "ماننسخ" کی "ما" شرط اور جزاء کا فائدہ دیتی ہے، یعنی اس سے صرف اتنا ہی مترشح ہوتا ہے کہ جب بھی نسخ واقع ہو۔" سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ جب اللہ تعالیٰ کو قرآن کریم میں کبھی نسخ واقع کرنا مقصود ہی نہیں تھا تو پھر اس آیت "ماننسخ من آیة" (بقرہ: ۱۰۲) کو نازل فرمانے کی ضرورت کیوں پیش آئی؟ قرآن کریم میں اس آیت کا نازل ہونا اس بات کی دلیل ہے کہ نسخ واقع ہو گا، اور پھر قرآن کے مخاطبوں نے دیکھ بھی لیا کہ ایسا ہوا بھی:

"اور جب ہم بدل دیتے ہیں ایک آیت (حکم) کی جگہ دوسری آیت، اور اللہ خوب جانتا ہے جو نازل کرتا ہے (اس وقت) وہ کہتے ہیں کچھ نہیں کہ تم (ایک کی جگہ دوسری حکم خود) گھڑ لیتے ہو۔ آپ کہہ دیجئے کہ (اس دوسرے حکم کو بھی) تمہارے رب کی طرف سے روح القدس (ہی پہلے) حق کی طرح نازل کرتا ہے تاکہ مسلمان ثابت قدم رہیں، اور (نیا حکم بھی) ان کے لئے ہدایت اور خوشخبری ہوتی ہے۔" (انخل: ۱۰۲-۱۰۱)

"اور اللہ جسے چاہتا ہے قائم رکھتا اور جسے چاہتا ہے بھلا دیتا ہے۔" (الرعد: ۳۸-۳۹) اہل ایمان کے رویوں میں منسوخ القرآن کے تسلیم کئے جانے کا عمل اب بھی جاری ہے جس کے تاریخی شواہد بھی ہمیں ملتے ہیں۔ اور اگر قرآن کریم میں گزشتہ اور موجودہ نسخ کو تسلیم نہیں کیا گیا تو کلام الہی میں صریح اختلاف پایا جائے گا، جو سورہ نساء کی آیت ۸۲ کے حوالے سے ثبوت فراہم کرنے کا موجب بنتا ہے۔

16- تفسیر امام رازی، جلد ا، ص ۲۳۵۔ محوالہ فلسفہ اسلام، ص ۱۰۳، از ڈاکٹر سعیجی محسنی

"پھر کیا وہ قرآن پر غور نہیں کرتے؟ اور اگر (یہ قرآن) اللہ کے سوا کسی

اور کے پاس سے ہوتا تو اس میں ضرور بہت اختلاف پاتے۔" (النساء: ۸۲)

امام رازی سے پہلے بھی بعض لوگوں کو نسخی القرآن نے فکر مند کر دیا تھا، کیونکہ اس سے قرآن کریم کا ایک بہت بڑا (ابن بن کعب والا) اور موجودہ حصہ منسون ہو جاتا ہے، اور ایسی سوچ بیشتر غیر عربوں کی تھی۔ جبکہ اہل عرب جن پر یہ قرآن برآ راست نازل ہوا تھا انہوں نے بلا تردد ایسی تمام آیات کو بڑی خوشی سے منسون ہاں لیا تھا جو بعد میں نازل شدہ احکامات سے مختلف ہو گئی تھیں جن میں سے بعض بعد میں عرب و عجم کی تخصیص کے کام میں بھی آئیں۔ مثلاً "لا اکراہ فی الدین" جو عربوں کے حق میں تو منسون ہو گئی تھی مگر اہل عجم کے لئے بعد میں جزیہ اور ذمی بنائے جانے کے لئے بہت کام میں آئیں جو اپنے نزول کے وقت اہل انصار کے جدید یہودیوں کے لئے یا قریش اور عربوں کے لئے نازل ہوئی تھی۔ اسی طرح جہاد کی بھی بہت سی ایسی آیات اب بھی قرآن میں موجود ہیں جن کے معنی اہل عرب اور اہل عجم کے لئے مختلف ہیں۔

عرب مسلمانوں کے اولین اسلاف یعنی صحابہ کرام اور فقہاء کے نزدیک یہ بات مسلسلہ تھی کہ جو شخص نسخ و منسون کی گہرائیوں کا علم نہیں رکھتا اسے قرآن پاک کی تشریع بیان کرنے کا کوئی حق نہیں، اور حضرت علی کرم اللہ وجہہ سے مردی ہے کہ باعثِ ہلاکت بھی ہے۔

شہادی اللہ محدث دہلوی فرماتے ہیں، "اس سلسلے میں صحابہ اور تابعین کے تمام اقوال کا جائزہ لینے سے پہلے چلتا ہے کہ وہ لفظ نسخ کو اس کے اصلی اور لغوی معنے ہی میں استعمال کرتے تھے، یعنی ایک چیز کو کسی دوسری چیز کے ذریعے مٹا دینا" <sup>17</sup>۔ جس کے تحت صحابہ کرام اور تابعین کے نزدیک موجودہ قرآن میں احکامات سے متعلق منسون آیات کی تعداد پانچ سو تک پہنچ جاتی ہے۔ حضرت ابو بکر صدیق کے زمانے میں سب سے پہلے جو قرآن (فی دفتین) جمع ہوا تھا اس سے پہلے جو بیشتر آیات قرآنی منسون ہو چکی تھیں وہ ان کے علاوہ ہیں۔ ہمارے زمانے کے ایک جیگد عالم جناب محمد عبد اللہ درخواستی فرماتے ہیں:

17- الفوز الکبیر، ص ۵۶، نیز ص ۱۵۔ مطبوعہ قرآن محل، کراچی نمبر ۱

"بہر حال متفقہ میں کی تعریف کے اعتبار سے تو بلا شک و شبہ قرآن کی آیات میں کثرت سے نسخ موجود ہے" ...<sup>18</sup>

جبکہ مولانا درخواستی خود بھی سر سید احمد خان کی طرح موجودہ قرآن میں کسی قسم کے نسخ کے قائل نہیں۔ البتہ موجودہ قرآن کے علاوہ خلافتِ راشدہ کے اول جمع القرآن سے قبل کا نسخ اس وقت ان حضرات کے زیر بحث نہیں ہوتا۔

در اصل "متفقہ میں" کی اصطلاح سے مخالفین نسخ فی القرآن (یعنی قرآن کریم کی کسی آیت سے پہلی نازل شدہ مختلف الحکم آیت کا فلی یا جزوی منسوخ ہونا) کی یہ کوشش ہوتی ہے کہ صحابہ کرام کے اس قبول نسخ کے عمل سے رسول کریم ﷺ کو جدار کھا جائے، جبکہ خود رسول اللہ نے صحابہ کرام کو ناسخ و منسوخ کی تعلیم فرمائی تھی۔

قرآن اپنے زمانہ نزول میں ایک زندہ اور بر محل و متحرک کتاب تھی جو حالات کے ساتھ ساتھ خالق کائنات کی ہر چیز کی طرح تغیر پذیر تھی، سوائے قانونِ فطرت کے، اس لئے کہ قرآن خود قانون فطرت نہیں بلکہ اس وقت کے اہلی عرب کے لئے شریعت کی ایک کتاب تھی اور شریعتیں کبھی بھی اٹل نہیں ہو اکر تیں، ان کے لئے اللہ تعالیٰ نے ایک وقت اور زمانہ مقرر کیا ہوا ہوتا ہے۔ جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

"لُكْنَى أَجَلٍ كِتَابٌ ۝۳۸۝ يَمْحُوا اللَّهُمَّ أَيَشَاءُ وَيُنْهِيُّ وَعِنْدَكَ أُمُّ الْكِتَابِ"

ہر مقرر وقت کیلئے (شریعت کی ایک الگ) کتاب ہے، مٹا دیتا ہے اللہ جس (حکم) کو چاہتا اور باقی رکھتا ہے جسے چاہتا ہے۔ اس کے پاس اصل کتاب ہے۔

(الرعد: ۳۸-۳۹)

ڈاکٹر خلیفہ عبدالحکیم فرماتے ہیں:

"از روئے قرآن عمل تنسخ عمل ارتقاء ہے" (مقالاتِ حکیم، جلد سوم ص ۱۲۷)

شاد ولی اللہ محدث دہلوی بھی نسخ فی القرآن سے کچھ پریشانی ضرور محسوس کرتے تھے لیکن

- مقدمة القرآن ص ۸۵-۸۶، مطبوعہ مکتبہ مدینہ مخزن العلوم، خان پور

خود پر معتزلی ہونے کے الزام سے ڈرتے تھے، اس نے شاہ صاحب کے بارے میں جناب مولانا محمد عبد اللہ درخواستی لکھتے ہیں:

"انہوں نے نسخ کے متعلق عام عقیدہ (یعنی متفقین) کی تردید اور اس کی اصلاح میں حکیمانہ اسلوب اختیار کیا ہے، وہ جانتے تھے کہ اہل علم حضرات مدیت مدید سے نسخی القرآن کے قائل رہے ہیں، اور جو شخص کلی طور پر انکار کرتا ہے اُسے وہ معتزلہ میں شمار کریں گے، اور اُس کے کلام میں غور کرنے کو ترک کر دیں گے (چنانچہ) اپنے زمانے کے اہل علم کے اس عام رجحان کے پیش نظر شاہ صاحب موصوف اس مسئلے کو تدریجیاً سلب ہانے کی کوشش کرتے ہیں۔"

مولانا درخواستی فرماتے ہیں:

"پہلے اہل علم (غالباً تابعین کے بعد) قرآن حکیم میں تقریباً پانچ صد آیات میں نسخ تسلیم کرتے رہے، لیکن شیخ جلال الدین سیوطی نے اپنی تفسیر "الاتقان فی علوم القرآن" میں صرف بیس آیات منسوخ تسلیم کیں، اس مسئلہ میں جلال الدین سیوطی اپنے متفقہ اور پیش رو قاضی ابو بکر محمد بن عبد اللہ المعروف بہ ابن عربی <sup>☆</sup> کے نقش قدم چلے ہیں۔ ان کے بعد شاہ صاحب اُن بیس آیات میں سے پندرہ کی اس طرح تطبیق دیتے ہیں کہ اُن کا منسوخ ہونا ساقط ہو جاتا ہے، اب رہیں وہ پانچ آیات جن میں (خود) شاہ صاحب (بھی) نسخ کے قائل ہیں وہ صرف پانچ ہیں <sup>18</sup>۔"

جن کی تفصیل یہ ہے: پہلی آیت البقرہ: ۱۸۰ ہے۔ اس کی ناسخ، النساء: ۱۱ ہے۔ دوسری آیت قاتل کے بارے میں ہے، جو سورہ الانفال کی ۶۵ ویں آیت ہے، اس کی ناسخ اسی سورہ کی اگلی ۶۶ ویں آیت ہے۔ تیسرا آیت سورہ الاحزاب ۳۳ کی ۵۰ ویں آیت ہے، اس کی ناسخ بھی الاحزاب ہی کی ۵۲ ویں آیت ہے۔ چوتھی آیت سورہ الحجادہ کی ۱۲ ویں آیت ہے، اس کی ناسخ ☆۔ ابن عربی کی وفات ۶۳۸ھ میں ہوئی تھی۔

18- مقدمة القرآن، ص ۸۵-۸۶، مطبوعہ مکتبہ مدینہ مخزن العلوم، خان پور۔

بھی اسی آیت کے بعد کا تھا ہے اور پانچویں سورہ مریم کی ۱۱ اور ۱۲ ہیں، ان کی ناسخ اسی سورۃ کی ۲۰ ویں آیت ہے۔

ان پانچ منسوخ حکموں میں سے پہلی کا تعلق وصیت سے ہے، اور دوسری کا جہاد سے جن کا تعلق کافروں اور مومنوں کے ایک اور دس، اور ایک اور دو کے تناسب سے تھا، جن کے حکم اب بھی باقی ہیں۔ ان کے علاوہ تین کا تعلق آنحضرت ﷺ کی ذات سے تھا جواب موثر نہیں رہیں۔ قرآن کریم کی ان کے علاوہ بھی بہت سی آیات ایسی ہیں جن کا تعلق صرف رسول اللہ یا آپ کی ازواجِ مطہرات یعنی ام المومنین سے ہی تھا، جواب اس دنیا میں ہیں ہی نہیں لیکن ان سے متعلق احکامات اب بھی قرآن کریم میں موجود ہیں۔

جمع القرآن سے پہلے جو حصہ منسوخ ہو چکا تھا اس کے بارے میں شیخ جلال الدین سیوطی

لکھتے ہیں:

"اور اس میں کچھ شک نہیں کیا جا سکتا کہ آخری دور میں قرآن کے بعض حصے منسوخ کر دئے گئے تھے، اس لئے صحابہ کی رائے اس بات پر متفق ہوئی کہ جس قدر حصوں کا آخر کے دور میں قرار پانا ثابت ہوا (صرف) اُسے لکھ لیا جائے<sup>19</sup>۔"

آپ فرماتے ہیں:

"کہا جاتا ہے کہ زید بن ثابت اُس قرآن کے آخری دور میں حاضر رہے تھے جس کے اندر بیان کیا گیا تھا کہ کتنا حصہ قرآن کا منسوخ ہو گیا، اور کس قدر باتی رہا، اور زید بن ثابت ہی نے اُس کو رسول اللہ کے لئے لکھ کر پھر اسے آپ کو سنا کر پڑھا تھا۔ اور چونکہ زید بن ثابت اُسی قرآن کو تا وقتِ وفات لوگوں کو پڑھاتے رہے تھے اسی واسطے حضرت ابو بکر اور حضرت عمر نے اُس قرآن کو قابلِ اعتماد مان کر جمع کر لیا<sup>☆</sup> اور حضرت عثمان نے اُسے مصحف میں لکھنے کی

19- الاتقان، ص ۱۳۲۔

\*- اور بعد میں حضرت عمر نے باقی ماندہ آیات کو بھی بڑی اختیاط سے جمع کر کے قرآن کو مکمل کر لیا تھا

خد مت ادا کی<sup>20</sup> -"

اس سے کم از کم یہ تو ثابت ہوا کہ قرآن کی بہت سی آیات رسول اللہ ﷺ کے زمانے میں منسون تسلیم کر لی گئی تھیں، یقیناً ان کی منسونی کی کوئی توجہ ضرور ہو گی۔ جب قرآن میں نسخ کو ایک بار تسلیم کر لیا گیا تھا تو اسی اصول کے تحت اب قرآن کریم کی باقی منسون آیات کو بھی منسون سمجھنے میں امام رازی یا علامہ جلال الدین سیوطی کو کیا دشواری پیش آرہی تھی؟ جس کے زمانے میں جمع کردہ قرآن میں سے جب تمام منسون آیات پہلے ہی خارج کردی گئی تھیں تو یہ باقی آیات کیوں چھوڑ دی گئیں؟ جس کے لئے انہیں ان کی تاویل پر توجہ دینی پڑی ہو۔ مگر اس سے قرآن کریم میں نسخ کے وجود سے تو پھر بھی انکار نہیں کیا جاسکتا۔ جو بقول خلیفہ عبد الحکیم:

"از روئے قرآن، عمل تنسخ بھی دراصل عمل ارتقاء کا ایک حصہ تھا"

جسے رسول کریم ﷺ اور صحابہ کرام سب نے بخوبی قبول کر لیا تھا، اس لئے کہ قرآن میں نسخ و منسون کو قبول کرنے والے سب سے پہلے رسول اللہ خود تھے۔

قرآن کریم سے پہلے کی کتابوں میں شرعی احکامات میں جو تبدیلیاں اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہوتی رہیں وہ بھی وقت اور حالات کا ہی نتیجہ تھیں کیونکہ کوئی جامد یا غیر متبدل اصول و ضوابط بدلتے ہوئے زمانے اور مقامی حالات کا ساتھ نہیں دے سکتے، جہاں تک پہلی کتابوں کا تعلق ہے وہ قرآن کریم کی طرح و تفاؤل قسم تھے کہ ہاتھ جمع و تحریر نہیں کی گئی تھیں جو قرآن کریم کی طرح منسون ہوتی ہوئی نظر آتیں، وہ تو اس تمام عمل سے گزر جانے کے صدیوں اور برسوں بعد جمع اور تحریر کی گئیں جن کے منسون یا قائم رہنے والے حصے قرآن کریم کی طرح کبھی بھی پہلے دوسرے اور تیسرے مرحلے کی طرح تحریری شکل میں موجود نہیں رہے تھے۔

قرآن کریم کے احکامات رسول اللہ کی تیس سالہ زندگی میں کئی بار تحریر و تبدیلی اور اضافے کے مراحل سے گزرے تھے، جن کا تحریری ریکارڈ بھی حضرت عثمان غنی کے جمع

القرآن کے وقت تک موجود تھا۔ "لُكْلِ اجْلِ کتاب" اور اجل کا لفظ ہر ہر لمحے بدلنے والے واقعات کے لئے استعمال ہوا ہے جسے کتاب سے تعبیر کیا گیا ہے، قرآن بھی اسی معنوں میں ایک کتاب ہے جس میں قرآن کی حکمتِ عملی ناسخ و منسوخ کے ذریعہ خود بھی ہمیشہ حالات کے ساتھ ساتھ لمحہ بہ لمحہ بدلتی رہی تھی، جس کے بارے میں امام راغب فرماتے ہیں:

"عقلی اوامر و نہی میں زمانہ گزرنے کے باوجود کوئی تبدیلی نہیں ہوتی اور کسی بھی زمانہ میں منسوخ نہیں ہوتا، جبکہ شرعی اوامر و نہی میں کسی امر کی افادیت کے مطابق تبدیلی اور نسخ واقع ہوتا ہے۔" (مقدمة التفسير ص ۳۲، اور ۲۷-۲۹)

جناب مولانا محمد تقی امین اس کی وضاحت کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

"جب تک نزولِ شرائع کا سلسلہ جاری رہا، (قرآنی) ہدایت نے صرف زمانہ نزول کے معاشرے کو اپنا مطیح نظر بنایا اور جب یہ سلسلہ بند ہوا تو ہدایت کے بنیادی قواعد میں تمام اُن نئے احوال و ظروف کو بھی جگہ دی گئی جو بعد میں ظہور پذیر ہونے والے تھے، چنانچہ نزولِ ہدایت کے وقت عرب کا معاشرہ سادہ تھا، عقلی موشکافی اور تمدنی سچ دھج کو اس میں دخل نہ تھا، سادہ ذہن کے مطابق احکامِ شرعیہ نہایت سادگی کے ساتھ عرب کے جسم و بدن پر فٹ آگئے۔ لیکن جب فتوحات کی کثرت ہوئی اور ایرانی، رومی، کلدانی، جیشی، قبطی، ترکستانی اور سندھی قومیں اسلام کے حلقہ بگوش ہوئیں یا زیر اقتدار آئیں تو وہ اپنا مخصوص معاشرہ اور تمدن ساتھ لائیں، ان کے عادات و معاملات (عربوں سے) مختلف تھے، معاشری و سیاسی نظام میں تفاوت تھا، کہیں ایرانی تہذیب و قانون کو دخل تھا تو کہیں رومی تمدن و قانون کا اثر تھا۔ غرض عجمیوں کے اختلاط سے ایک عجیب کشمکش پیدا ہوئی، اور ان کے ساتھ معاملات سے نئی نئی ضرورتیں ابھریں اور بہت سے نئے مسائل حل طلب قرار پائے، جن کی وجہ سے عرب کی سادگی کو دھکا پہنچا اور احکام کی سادگی کو تمدن کی چاشنی دے کر ان کے دامن کو وسیع

کرنے کی ضرورت پیش آئی۔"

آپ فرماتے ہیں:

معاشرہ شریعت سازی کی بنیاد ہے اور احوال و مصالح عمارت تعمیر کرنے کے سامان ہیں۔ جب معاشرے میں تبدیلی ہو گی تو لازمی طور سے احکام شرعیہ کی شکل و صورت بدلتے گی اور جب احوال و مصالح باقی نہ رہیں گے تو ان سے بنی ہوئی (سابقہ) عمارت بھی ختم ہو جائے گی<sup>21</sup>۔

شریعت بھی مقام اور حالات و زمانے کے مطابق حکمت عملی کا ہی دوسرا نام ہے ؎  
سکون محال ہے و تدرت کے کارخانے میں  
شبات ایک تغیر کو ہے زمانے میں

تغیر دو طرح کا ہوتا ہے، ایک رو بہ تعمیر یا تکمیل کی طرف اور دوسرا رو بہ زوال یا فرسودگی کی طرف، ہر شے اپنی تکمیل یا ضرورت پوری ہو جانے کے بعد ایک قلیل عرصہ کے لئے "تغیر ثبات" سے گزرتی ہے جو بظاہر ثبات نظر آتا ہے مگر وہ بھی ایک وابہ کے سوا کچھ نہیں ہوتا۔  
روئے زمین پر آج ہم بے شمار محل، قلعے اور اجڑے ہوئے باغات دیکھتے ہیں جو اپنے زمانہ استعمال میں زندگی سے بھر پورتھے، جب ان کے آباد کرنے والے یا ضرور تمدن زندہ تھے تو وہ آباد تھے اور ان کی تزئین و آرائش پر ہمہ وقت نظر رکھی جاتی تھی، لیکن آج وہ سب کے سب آثار میں تبدیل ہو چکے ہیں۔ کسی کتاب میں ضرورت کے مطابق ناسخ و منسوخ کا عمل بھی تزئین و آرائش ہی کا دوسرا نام ہے۔ قرآن کریم بھی اپنے زمانہ نزول میں اپنے مخاطبوں کے لئے ایک زندہ، بر محل یعنی حسب حال کتاب تھی جس کی تزئین و آرائش کا کام تنشیخ و تنزیل سے لیا جا رہا تھا جس سے یہ دن بدن سنور رہا تھا پھر ایک وقت ایسا آیا کہ یہ ان کے لئے مکمل ہو گیا جس کے بعد اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

"الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتَمَّتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي" (المائدہ: ٣٣)

21-احکام شرعیہ میں حالات و زمانے کی رعایت، ص ۲۲-۲۳

"اے اولاد ابراہیم) آج کے دن میں نے تمہارے لئے تمہارا دین مکمل کر دیا  
اور تم پر اپنی نعمت پوری کر دی۔"

اس آیت میں "دین" سے مراد شریعت ہے، دینکم یعنی تم سے متعلق اور تمہارے موجودہ حالات سے متعلق شریعت۔ لیکن کسی چیز کا مکمل ہو جانا اس کے دائی ہو جانے کی ضمانت یا دلیل نہیں بن جاتی کیونکہ ہر چیز اپنی تکمیل کے فوراً بعد سے فرسودگی کے عمل سے دوچار ہونا شروع ہو جاتی ہے۔ خدا کا نہ بدلنے والا قانون یا اُس کی سنت ہمیشہ سے یہی رہی ہے کہ وہ پہلے کسی چیز کو عناصر سے وجود بخشتا ہے پھر اُسے دنوں، برسوں یا لاکھوں سال تک سنوارتا ہے، جیسے خود انسان کو ارتقاء کے ذریعہ خوب سنوارا یعنی:

اور پھر ایک ناقابلِ ذکر جرثومے کو ایک قابلِ ذکر اشرف مخلوق انسان کی

صورت میں بدل دیا (الدھر: ۱)

تو کیا انسان کی تکمیل یا اشرف المخلوقات بن جانے سے اسے زمین پر دوام حاصل ہو گیا؟  
بچ پیدا ہوتے ہیں پرورش پاتے ہیں اور جوان ہو جاتے ہیں پھر ان پر اخاطاط کا عمل شروع ہو جاتا ہے اور وہ اپنے عروج کی حالت سے بدتر حالت کی طرف لوٹنا شروع ہو جاتے ہیں۔ اس کے بعد ہم خود جانتے ہیں کہ ہمیں جن جن خاکی عناصر سے وجود بخشتا جاتا ہے، پھر انہی عناصر کی خاک میں ملا کر پہاں کر دیا جاتا ہے ۶

سب کہاں کچھ لالہ و گل میں نمایاں ہو گئیں  
خاک میں کیا صورتیں ہوں گی کہ پہاں ہو گئیں

شریعتوں کا بھی یہی حال ہے، اب کوئی نئی شریعتیں تو آنے والی نہیں کیونکہ انسان اب اپنی تاریخ سے سبق اور اپنی عقل اور علم سے کام لینے کے قابل ہو گیا ہے لہذا اب جو قویں ان سے کام لینا نہیں سیکھیں گی وہ پہلے کی طرح اب بھی صفحہ ہستی سے جلد یا بدر نیست و نابود ہوتی رہیں گی۔ ذاتِ خداوندی کے سوا (جو انسان کے وجود سے قائم ہے) انجام تو سب کا ایک ہی ہونا ہے لیکن جو قویں اپنے پیچھے اپنی اچھی مثال چھوڑ جائیں گی آنے والی دنیا ان سے کچھ نہ کچھ رہنمائی

ضرور حاصل کرے گی اور جو جہالت اور انتشار میں پڑ کر برباد ہو جائیں گی آنے والی دنیا ان سے عبرت حاصل کرتی رہے گی۔ کیا دنیا کے صالح انسان اور کامیاب قومیں ہمیشہ زندہ رہتی ہیں؟ قرآنِ کریم جن کے لئے نازل اور مکمل کیا گیا تھا انہوں نے اس سے کام لے کر اپنے وقتنے مسائل حل بھی کر لئے تھے۔ آج سے چودہ سو سال پیشتر قریش قوم یا عربوں کے مسائل حل ہو جانے سے اس وقت تمام بني نوع انسان کے مسائل تو حل نہیں ہو گئے تھے! عربوں کے علاوہ دوسری قومیں تو ان کے زیر نگیں ہو کر ان کی مکحوم اور جزیہ گذار بن گئی تھیں۔

کیا دیگر اقوام کا کسی ایک قوم کا مکحوم ہو کر جزیہ گذار یا ذمی بن جانا ان کے لئے کوئی نعمت خداوندی تھی؟ قرآن اُس وقت عربوں کے ارد گرد بسنے والی قوموں کے لئے کوئی نوید یا خوشخبری لے کر نہیں آیا تھا، اگر عربوں کی جنگوں کے نتیجے میں یہی مکحومی کا فیصلہ عربوں کے حق میں ہو جاتا تو کیا وہ اپنی اُس حالت پر مطمئن ہو کر بیٹھ جاتے اور خوشیاں مناتے اور سمجھتے کہ یہ ہم پر 'آتَمْمَتْ عَلَيْكُمْ نِعْمَتٍ' یعنی انتہام نعمت کی گئی ہے۔ لہذا عربوں کے علاوہ دوسری تمام قوموں کو سمجھنا چاہئے کہ قرآنِ کریم کا تمام تراند از تخاطب اپنے وقت کے لئے، زمانہ حال کے صبغہ میں ہے، قرآن جو کچھ بھی کہتا ہے اپنے وقت اور اپنے سامنے موجود لوگوں کے حسب حال اور انہیں مخاطب کر کے کہتا ہے۔ اس لئے جب وہ مسائل اور اُس کے مخاطب ہی نہیں رہے تو اُس کا خطاب بھی ماضی کی داستان بن گیا ہے۔ مثلاً اس میں بے شمار ایسے احکامات موجود ہیں جن پر عمل کے موقع آج موجود ہی نہیں ہیں اس لئے ان احکامات پر عمل کرنا بھی ناممکن ہے نیز اُس وقت جن مشرکین اور کفار کو مخاطب کر کے جنم سے پنج آزمائی کے لئے قومی تیکھی کا مطالبہ کیا جا رہا تھا، وہ اُس وقت کے تمام دنیا کے مشرکین اور کفار کے لئے ایک عام خطاب نہیں تھا، اس لئے دوسرے مشرکین پر وہی الزام لگا کر ان سے کسی قسم کا مطالبہ کرنا یا جہاد کرنا سخت نا انصافی تھی اور رہے گی کیونکہ قرآنِ کریم کا ہر عام حکم اپنے مخصوص مخاطبیوں کے لئے خاص تھا۔

قرآنِ کریم اُس وقت جن مشرکین سے مخاطب تھا ان کا معاملہ خاص تھا یعنی ان کا اولاد اسلامیل سے ہونے کی وجہ سے اللہ تعالیٰ نے ان لوگوں پر آنحضرت ﷺ پر ایمان لانا فرض

کردیا تھا، اور انکار کی صورت میں صرف ان کے لئے ایک مدت مقرر کر دی گئی تھی جس کے بعد انہیں قتل کر دینے تک کا حکم دے دیا گیا تھا، نیز اسلام قبول کر لینے کے بعد ارتدا دکی سزا "قتل" بھی صرف انہی کیلئے مقرر کی گئی تھی کیونکہ وہی سب حکومتِ مدینہ کے ہم وطن، ہم قوم اور ہم نسل تھے۔ (دیکھئے وضاحت کیلئے ماہنامہ اشراق، مرتد کی سزا، جاوید احمد غامدی، ۲۳، فروری ۱۹۸۹ء) آیتِ قفال کے بعد اہل وطن کے لئے صرف ایمان یا جنگ کا مطالبہ تھا، جبکہ اہل عجم سے جنگی محاصروں کے بعد تیس سالہ تبلیغِ اسلام کی جگہ نہایت عجلت کے ساتھ مختصر مدت میں سرسری طور پر مطالبے کے بعد بغیر کسی قسم کی تعلیم یا تبلیغ کے جنگ یا جزیہ کا مطالبہ پیش کر دیا جاتا تھا، یعنی ہم قوم افراد سے جنگ برائے ایمان، کیونکہ قومی نبوت کے تحت ان سے کبھی بھی جزیہ کا مطالبہ نہیں کیا جا سکتا تھا ورنہ نبوت کا مقصد ہی ختم ہو کر رہ جاتا، ان کی جگہ غیروں سے جبراً ایمان کا مطالبہ اس لئے نہیں کیا جا سکتا تھا کہ اس کے بعد جزیہ کا مطالبہ بے معنی ہو جاتا جس کے عوض انہیں کفر و شرک کی اجازت دی جانی تھی، دوسرے قرآن کریم میں غیروں کے درمیان تبلیغِ اسلام کے لئے کوئی ایک بھی واضح آیت موجود نہیں تھی جس کے تحت غیروں میں تبلیغِ اسلام کی جاتی۔ جہاں تک جزیہ کا تعلق ہے، قرآن کریم میں جزیہ سے متعلق کوئی آیت نہیں سوائے ایک آیت (توبہ: ۲۹) کے جو صرف خاص عرب کے اہل کتاب یہودیوں کے لئے ہی نازل ہوئی تھی وہ بھی اعتاب کے لئے، لیکن آنحضرت کی وفات کے بعد خلافتِ راشدہ اور ان کے بعد قائم ہونے والی حکومتوں نے اس آیت کریمہ کا اطلاق پوری دنیا کے عجمیوں پر کر دیا۔

قرآن کریم میں ایسی بے شمار آیات موجود ہیں جو قرآن کے ایک خاص قوم، وطن اور زمانے سے تعلق کو ظاہر کرتی ہیں۔ آنحضرت کی ذاتِ اقدس سے متعلق جو اُس وقت ان کے درمیان موجود تھے، قرآن کا اپنے مخاطبیوں سے اس انداز میں گفتگو کرنا کہ "تمہارا رسول تمہارے درمیان موجود ہے" خاص لوگوں کی طرف اشارہ کرتا ہے حالانکہ نہ اُس وقت آپ کسی اور قوموں کے درمیان موجود تھے اور نہ آج موجود ہیں، اس لئے ایسا تمام کلام خاص وقت اور خاص لوگوں تک محدود ہو جاتا ہے، مثلاً قرآن کریم کا عربی زبان میں ہونا، "فانما یسّرنہ

پلسانک" رسول اللہ کے بارے میں یہ فرمانا کہ یہ تمہارے اپنے ہی (نسلی، قومی، خاندانی اور) خونی رشتے سے تعلق رکھتے ہیں جس پر تمہاری تکلیفیں گراں گزرتی ہیں اور یہ تمہاری بھلائی پر بہت حریص ہیں۔ "لقد جاءَكُمْ رَسُولٌ مِّنْ أَنفُسِكُمْ" ... (توبہ: ۱۲۸) جبکہ اس میں اہل عجم سے ہمدردی کے بارے میں ایسی کوئی آیت موجود نہیں ہے جو کسی ایک دور کے عربوں سے خاص تعلق کو منسون کر کے قرآن کو ایک عالمگیر خطاب ظاہر کر سکے۔ اس نے قرآن کریم کی ایسی تمام آیات کا تعلق بھی اسی دور کے عرب مسائل سے تھا جن کا تعلق ناخ اور منسون آیات سے رہا تھا۔

اس باب میں سب سے پہلی غلطی اہل عجم سے ہوئی تھی جنہوں نے قرآن کریم کو ایک عالمگیر خطاب سمجھ کر اس میں موجود باقی ماندہ منسون آیات کو تاویلات کے ذریعے دنیا کی دوسری قوموں اور آئندہ زمانوں پر چسپاں کرنے کے لئے انہیں غیر منسون ثابت کرنے کی کوششیں شروع کیں۔

تاریخ جماعت القرآن کی اکثر روایات میں قرآن کریم کو از سر نو لکھنا بھی اسی لئے بیان کیا جاتا ہے جس کی بڑی وجہ نئے مرتب کردہ قرآن سے منسون آیات کو حقی الامکان خارج کرنا مقصود تھا ورنہ اس وقت خود رسول اللہ کے کتابت شدہ قرآن اور حضرت عبد اللہ بن مسعود اور حضرت ابی بن کعب کے علاوہ اور بھی بہت سے مکمل اور غیر مکمل قرآن صحابہ کرام کے پاس محفوظ تھے جن میں اکثر وہ تمام منسون آیات بھی درج تھیں جو رسول اللہ اور صحابہ کبار کے نزدیک متفقہ طور پر منسون تسلیم کر لی گئی تھیں جن میں صرف شرعی احکامات ہی نہیں تھے بلکہ بعض تہذینے اور وقتوں تقاضے بھی شامل تھے۔ یہی وجہ تھی جو حضرت ابو بکر صدیق کا مرتب کردہ قرآن بے شمار منسون آیات سے پاک سب سے پہلا اور مستند قرآن تمام صحابہ کرام نے بلا اختلاف خاموشی کے ساتھ قبول کر لیا تھا۔ اس کے بعد علماء متاخرین نے صرف قرآن کی باقی ماندہ منسون آیات پر ہی غور کیا جو قرآن میں باقی رہ گئی تھیں اور اسلامی شریعت میں نسخی القرآن سے انکار کا یہ سلسلہ مغزلہ سے شروع ہو کر سر سید احمد خان پر ختم ہوا۔

## جمع القرآن اور اس کی حفاظت کا مسئلہ

ترکی کے مشہور انقلابی عالم جناب جلال نوری بے فرماتے ہیں "قرآن کا کتابی شکل میں جمع کرنا کوئی اچھا یا سود مند کام نہیں تھا، اور نہ ہی ہم یہ جانتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے قرآن جمع کرنے کا کبھی کوئی خاص حکم دیا ہو۔ چنانچہ حضرت عثمان غنی کی قرآن جمع کرنے کی کوشش کوئی صحیح اقدام یا قابل تعریف بات نہیں۔ بہر حال ہمیں قرآن میں کچھ ہدایات و احکام ضرور ملتے ہیں، مگر ان کا تعلق مخصوص حالات سے تھا جنہیں کتابی شکل دینا کوئی قابل فخر بات نہیں کیونکہ رسول اللہ نے ہمیں ایسا کوئی حکم نہیں دیا تھا، نہ آپ کا خود کوئی ایسا منشأ تھا۔ قرآن کے جامع اس حقیقت کو فراموش کر دیتے ہیں کہ "قرآن کا ہر حکم اپنے زمانے کے مخصوص حالات کے تحت کسی خاص موقع و محل سے متعلق ہے" ۔<sup>1</sup>

جیسا کہ ہمیں بھی معلوم ہے کہ خود حضرت ابو بکر صدیق اور حضرت زید بن ثابت شروع میں قرآن کریم کی کتابت اور اس کے جمع کرنے سے حضرت عمر سے اتفاق نہیں رکھتے تھے۔ حضرت ابو بکر نے بھی فرمایا تھا کہ جو کام خود رسول اللہ ﷺ نے نہیں کیا (یعنی تدوین) اور ہمیں اس کا حکم بھی نہیں دیا تو اسے ہم کیوں نکر کر سکتے ہیں۔ اور حضرت زید بن ثابت نے فرمایا تھا کہ اگر آپ مجھے پہاڑ کو ایک جگہ سے دوسری جگہ لے جانے کا حکم دیں تو یہ کام میں آسانی سے سرانجام دے لوں گا مگر قرآن کی تدوین مجھ پر اس سے کہیں زیادہ مشکل ہے۔

قرآن کریم کی چھوٹی سورتوں کی تلاوت میں نماز کے دوران ایک نظم پہلے سے ضرور موجود تھا مگر بڑی سورتوں کی ترتیب پہلی بار حضرت عثمان غنی کے زمانہ میں تدوین کے وقت ہی ہوئی، کیونکہ حضرت ابو بکر صدیق کے زمانہ جمع کے وقت صحابہ کرام سے سورتوں کو صرف جمع

1- Turkish Revolution" by Jelal Nouri Bey's p.no. 32 "

ہی کیا جا سکتا تھا، جس ترتیب سے کہ وہ اُس وقت وصول ہو رہی تھیں جن میں اُس وقت کوئی ترتیب دی جانی ممکن نہیں تھی۔

صحابہ کرام میں یہ خیال صرف حضرت عمر رضی اللہ عنہ کا تھا کہ قرآن کو حفاظت کی غرض سے جمع کر لیا جائے۔ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کی حفاظت کی غرض سے دوبارہ مرتب کرنے کا کوئی ذاتی شوق نہ تھا، آپ نے محض اختلاف قرأت کو ختم کرنے کے لئے وہ بھی دوسروں کی توجہ دلانے پر کچھ سرکاری نسخے جاری کیے تھے۔

جہاں تک حضرت ابی بن کعب، حضرت عبد اللہ بن مسعود اور حضرت علی کرم اللہ وجہہ کا تعلق ہے تو ان حضرات کا بھی قرآن کو کسی اپنی ترتیب سے لکھ لینے کا خیال اپنے طور پر ذاتی شوق کی بنا پر ہی تھا۔ کسی حکم خداوندی یا ارشاد نبوی کی بنا پر نہیں تھا۔ یہ بات سمجھ میں نہیں آتی کہ ابی بن کعب اور عبد اللہ بن مسعود جیسے محترم حضرات کے مصاحف کی موجودگی میں، جو حضور کی سند بھی اپنے ساتھ رکھتے تھے، حضرت عمر کو جمع یا تحفظ قرآن کی فکر کیوں دامن گیر ہوئی؟ جبکہ آنحضرت خود بھی اپنی زندگی میں مکمل قرآن کریم کی کتابت کر اچکے تھے، اور وہ مدینے میں موجود بھی تھی! اگرچہ ہمیں قرآن و حدیث سے اس کی غرض و غایت کا کچھ علم نہیں ہو سکا کہ آپ وہ کتابت کس مقصد کے لئے کرایا کرتے تھے؟ اگر مقصد حفاظت تھی تو پھر اُس کی موجودگی کے باوجود اُسے بے اثر کس نے اور کیوں بنایا؟

جہاں تک اللہ تعالیٰ کا تعلق ہے تو اللہ تعالیٰ نے بھی صاف الفاظ میں نئی جمع ہونے والی "قرآن نامی کتاب" کے تحفظ کا ذکر کہیں نہیں کیا، کیونکہ اُس وقت تک قرآن کریم نے کوئی واضح شکل بھی اختیار نہیں کی تھی کہ جس کی طرف "لہ" کی ضمیر راجع ہو۔ جس آیت یعنی (سورہ الحجر: ۹) میں تحفظ کا ذکر آیا ہے جس کی ترتیب نزول ۵۵۲ ہے، وہ تو مکہ کی ابتدائی سورتوں میں سے ہے۔ اگر اللہ تعالیٰ کا اشارہ اسی غیر مکتب آیات کی طرف تھا تو یہ اعلان بہت ہی قبل از وقت تھا، کیونکہ رسول اللہ ﷺ اُس وقت تک باقاعدہ رسالت کے منصب پر عمل آفائز نہیں کیا گیا تھا، آپ اُس وقت تک صرف نبوت کے منصب پر ہی فائز تھے۔ اس لئے کہ عام خیال یہی ہے کہ رسالت

شریعت کے ساتھ مشروط ہے اور آپ پر شریعت کا نزول مدنی زندگی کے بعد سے شروع ہوا۔ اُس وقت آپ کو صرف بتایا گیا تھا کہ "إِنَّا سَنُلْقَنُ عَلَيْكَ قَوْلًا تَقْبِيلًا" (۵:۳۷) ہم آپ پر ایک وزنی کلام (کولوگوں تک پہنچانے کی ذمہ داری) ڈالیں گے۔

اس میں کچھ شک نہیں کہ آپ کو اللہ تعالیٰ نے مکی زندگی میں اکثر کچھ پڑھنے کو کہا تھا، آپ کی مکی زندگی کا یہ وہ دور تھا جب آپ پر ابھی وحی آنا شروع ہی ہوئی تھی اور کچھ بھی لکھا ہوا نہیں تھا، اس لئے یہ میرا ذائقی خیال ہے کہ اللہ تعالیٰ کا یہ فرمانا کہ "إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا اللَّهُ كَرَوْ إِنَّا لَهُ لَحْفَظُونَ" بے شک ہم ہی نے ذکر کو نازل کیا اور بے شک پھر ہم ہی اُس کے نگہبان ہیں" (۹:۶۵) اس آیت کریمہ میں لفظ ذکر مبہم ہے، اس لئے اس کے کئی معنی ہو سکتے ہیں، ایک معنی (قرآن نام کی کسی کتاب کی غیر موجودگی میں) آپ کے قومی اور خاندانی تذکرہ کی حفاظت کے بھی ہو سکتے ہیں جو آج تک محفوظ ہے۔

کہتے ہیں کہ آنحضرت ﷺ پر نازل ہونے والی وحی کے مجموعہ کا ایک عرصہ تک کسی نے کوئی مستقل نام تجویز نہیں کیا تھا جسے معروف عام کہا جاسکے۔ جیسا کہ علامہ جلال الدین سیوطی نے الاقان میں لکھا ہے کہ "مظفری نے اپنی تاریخ میں بیان کیا ہے کہ رسول اللہ کی وفات کے بعد حضرت ابو بکر نے جب قرآن کو جمع کیا تو انہوں نے لوگوں سے کہا کہ اس کا کوئی نام رکھو، بعض لوگوں نے اس کا نام انجیل تجویز کیا، مگر اکثر نے اسے ناپسند کیا پھر کسی نے، سفر نام رکھنے کی صلاح دی وہ بھی اس لئے ناپسند ہوئی کہ یہودی لوگ اپنی کتاب کا یہ نام رکھتے ہیں۔ آخر میں مسعود نے کہا "میں نے جیش کے ملک میں ایک کتاب دیکھی ہے جس کو لوگ مصحف کہتے ہیں، لہذا قرآن کا نام مصحف رکھ دیا گیا" <sup>2</sup> اگر اللہ تعالیٰ نے اس کا نام پہلے سے قرآن تجویز کر دیا ہو تو اسے قرآن کا نام مصحف رکھ دیا گیا۔ لہذا قرآن کے مکمل ہونے اور خلافتِ راشدہ کے قائم ہونے تک اس کتاب کا کوئی مستقل نام نہ ہونے کی وجہ سے قرآن کریم کی آیات سے اکثر یہ معلوم کرنا مشکل ہو جاتا ہے کہ لفظ قرآن کہنے سے کس وقت کیا مطلب لیا گیا ہے، کیونکہ خود

2- الاقان، حصہ اول، ص ۷۳

قرآن میں اس کتاب کو اکثر صفاتی ناموں سے ہی ظاہر کیا گیا ہے۔ چنانچہ مفسرین نے قرآن کریم سے اس کتاب کے لئے اخذ کر دہ ناموں کی ایک طویل فہرست مہیا کی ہوئی ہے۔ صاحب التقان نے ان کی تعداد ۵۵ بتائی ہے<sup>3</sup>۔

رسول اللہ کے لئے نازل ہونے والی وحی یا کتاب کے لئے لفظ قرآن بطور اسم معرفہ پہلی بار کس آیت میں نازل ہوا شاید کسی کو بھی معلوم نہیں جس سے ہم یہ سمجھ سکیں کہ آئندہ یہ نام بطور صحیفہ محمد استعمال ہو گا۔ سورہ البقرہ کی پہلی آیت میں بھی مبہم انداز اختیار کیا گیا ہے یعنی "ذلک الکتب" قیاس غالب یہی ہے کہ یہاں اس سے مراد صحیفہ محمد ہی ہے۔ لیکن جہاں اللہ تعالیٰ نے کسی چیز کی حفاظت کا ذمہ لیا ہے وہ واضح الفاظ میں قرآن نہیں بلکہ اس کا نام ذکر بتایا گیا ہے جو آپ کے مقصد بعثت کی طرف اشارہ معلوم ہوتا ہے، یا پھر یہ اشارہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے نازل کر دہ تینوں آسمانی کتابوں کی طرف بھی ہو سکتا ہے جو اولاد ابراہیم پر نازل کی گئیں کیونکہ اس سے پہلی دونوں کتابوں کو اللہ تعالیٰ کے "اذکار" سے خارج نہیں کیا جا سکتا۔

قرآن کریم کو مختلف مراحل سے گزرتے ہوئے موجودہ شکل تک پہنچنے میں بہت طویل سفر طے کرنا پڑتا ہے۔ چنانچہ سب سے پہلے آنحضرت ﷺ نے اسے اپنی مگرانی میں مختلف اجزاء، مثلاً لکڑی کے ٹکڑوں، پتھروں، ٹھکریوں، چڑیے کے ٹکڑوں، اوٹ کے شانوں کی ہڈیوں، پتوں، اور درخت کی چھالوں وغیرہ پر لکھوایا تھا۔

قرآن کریم کی تدوین کے چار دور ہیں، پہلا وحی اول بزمانہ مکہ سے وفاتِ نبوی تک کا دور ہے جس میں خود رسول کریم کا اپنا ذخیرہ کتابت اور حضرت عبد اللہ بن مسعود اور ابی بن کعب وغیرہ کے مصاحف ہیں، دوسرا حضرت ابو بکر صدیق سے حضرت عثمان کی تدوین سے قبل کا، تیسرا حضرت عثمان غنی کا، اور چوتھا حضرت عثمان کے بعد عبد الرحمن خلیل بن احمد ۷۰ھ تک کا ہے جو تاریخ تدوین قرآن میں اصل مخطوطات کی حیثیت سے بہت زیادہ اہمیت رکھتے ہیں۔

علامہ تمہناعمادی چھواروی کی کتاب "جمع القرآن" کے مطابق جیسا کہ آپ مصحفِ اسطوانہ

کے ذکر میں لکھتے ہیں کہ "رسول اللہ ﷺ وقت کی (ہر) نازل شدہ آیات کو اُس "کتاب" (جس کا ثبوت تاریخ کی کسی کتاب سے نہیں ملتا) میں جس کا نام امام اور اُمّم تھا، جو پہلے مسجد نبوی بننے کے بعد اس کے ایک ستون کے پاس ایک صندوق میں محفوظ رہتی تھی، لکھوادیا کرتے تھے، اس لئے اُس ستون کو "اسطوانہ مصحف" کہتے تھے۔ صحابہ اسی کے پاس بیٹھ کر قرآن یاد کیا کرتے تھے۔ اور کتاب الامام سے قرآن اپنے مصطفوی میں نقل کیا کرتے تھے۔ جیسا کہ خود حضرت زید بن ثابت ہی سے مروی ہے کہ "ہم لوگ رسول اللہ ﷺ کے پاس (بیٹھ کر) رقوع سے یعنی اوراق سے (قرآن) جمع کیا کرتے تھے<sup>4</sup>۔" یہاں علامہ نے کتاب کے بجائے رقوع پر سے لکھ دیا ہے جنہیں کتاب نہیں کہا جا سکتا جن سے مراد شاید وہی متفرق اشیاء ہوں جن پر قرآن شروع میں لکھا جاتا تھا، یا پھر یہ ان کے علاوہ کوئی دوسرا ذخیرہ ہو۔ اگر یہ بات درست ہے تو اس حوالے سے حیات نبوی تک قرآن کریم کے کم از کم دوسر کاری نسخوں کا موجود ہونا ضروری ہے جن میں سے ایک تصحیح اور مرتب شدہ اور ایک متفرق اشیاء پر لکھا ہوا، ورنہ صرف ایک ہی۔ بعض دوسری کتابوں سے بھی ایسا تاثر ضرور ملتا ہے کہ حضور ﷺ نے اپنی زندگی میں ایک مکمل اوراق پر لکھا ہوا قرآن اپنے پیچھے چھوڑا تھا۔ اس کے علاوہ سینکڑوں صحابہ کرام کے ذاتی نسخے بھی موجود تھے۔ دوسرے اللہ تعالیٰ نے آیت میں یہ جو فرمایا "إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا اللَّهَ كَرَوْإِنَّا لَهُ لَحْفُظُونَ" اس کی جگہ یہ کیوں نہیں فرمایا کہ "جو" ذکر "ہم آپ پر نازل فرمار ہے ہیں اس کی حفاظت بھی ہم خود ہی کریں گے" اس کی جگہ اللہ تعالیٰ نے ایک عام بات کہی ہے کہ "بے شک ہم ہی نے ذکر (نصیحت وہدایت) کو نازل کیا اور بے شک پھر ہم ہی اُس کے نگہبان ہیں" (۱۵:۹)

تمنا عmadی صاحب کے برخلاف امام ابن تیمیہ اپنی کتاب "الصراط المستقیم" میں بدعاۃت کے ذکر کے ذیل میں لکھتے ہیں کہ:

"اس طرح کی بہت سے مثالیں موجود ہیں۔ مثلاً قرآن کا جمع کرنا۔ عہد نبوی میں قرآن جمع نہیں کیا گیا، کیونکہ وہی کا سلسلہ جاری تھا، اور احکام میں اللہ کی طرف سے تبدیلی ہوتی رہتی تھی،

4- بحوالہ متدرک حاکم، واتفاق، جلد ا، ص ۸۱، اور فتح الباری، جمع القرآن، ص ۷۰-۷۱

اگر کتاب کی شکل میں قرآن جمع کر دیا جاتا تو ہر وقت تبدیلی میں مشکل پیش آتی، لیکن جب آپ کی وفات کے ساتھ وحی کا سلسلہ منقطع ہو گیا، اور شریعت ایک نجح پر قائم ہو گئی تو قرآن کو جمع کر لیا گیا۔ صحابہ کرام کا یہ فعل لغتہ بدبعت تھا، مگر شرعاً نہیں، کیونکہ سنت نبوی کے عین مطابق تھا۔<sup>4</sup> بقول جناب جسٹس سید امیر علی "پیغمبر اسلام ﷺ نے جو قانونی احکام یا فیصلے صادر کئے وہ (ایک) نیم متبدن اور پُرانی وضع کے معاشرے کی ضروریات پر مبنی تھے... قرآن میں تشریعی احکام بہت کم تھے اور جتنے تھے وہ بھی ایسے تھے کہ ان کی تعمیل (بھی اس وقت و حالات کے مطابق کی جاسکتی تھی) اس رائے کے بعد ان کی حفاظت تعمیل احکام کے لئے بعد کے زمانوں کے لئے بے معنی تھی۔

دوسرے اگر اس کے معنی کلام الہی لئے جائیں تو کیونکہ اللہ تعالیٰ نے اس سے پہلے کہیں بھی آپ کی طرف نازل کی جانے والی وحی کا کوئی ایک خاص نام تجویز نہیں کیا اس لئے "لہ" کی ضمیر اللہ تعالیٰ کے تمام کلام کی طرف راجع ہوئی چاہئے۔ اور اللہ اُس میں سے جسے چاہتا ہے قائم رکھتا ہے اور جسے چاہتا ہے بھلادیتا ہے یا منسوخ فرمادیتا ہے۔

لفظ قرآن کے بارے میں بھی مفسرین کے درمیان اختلاف پایا جاتا ہے کہ یہ اسم ہے یا فعل، اس کے علاوہ جن ناموں سے لوگوں نے قرآن میں وارد تقریباً ۵۵ ناموں کو وحی رسول اللہ کے لئے نازل ہونے والی کتاب کے نام سمجھا ہے، اس کی ایک طویل بحث صاحب اتقان نے اپنی کتاب میں دی ہے۔ ان تمام ناموں میں سے تحفظ دیئے جانے کے لئے جس خاص نام کا اللہ تعالیٰ نے سورہ الحجر میں اختیاب کیا وہ "ذکر" ہے۔ اس لفظ کے بارے میں علامہ سیوطی فرماتے ہیں (اس کا) "ذکر" یوں نام دیا گیا کہ اس میں فضیلیتیں اور گز شستہ قوموں کے حالات بیان ہوئے ہیں، اس کے علاوہ ذکر عزت کو بھی کہا جاتا ہے (جیسا کہ) خداوند کریم فرماتا ہے، "وَإِنَّهُ لِذِكْرِكَ وَلِقَوْمِكَ" (۲۲:۲۳) "بے شک یہ ذکر (قرآن) آپ کے لئے اور آپ کی قوم کے لئے موجب

4- صراط مستقیم از امام ابن تیمیہ اردو ترجمہ جادہ حق از مولانا عبد الرزاق لیخ آبادی ص ۱۶

5- روح اسلام، ص ۲۲۵، (اردو) انگریزی، ص ۲۳۶

عزت ہے<sup>6</sup> کیوں کہ اس میں آپ کے خاندان اور قوم کا ہی ذکر مذکور ہے۔ چنانچہ ہم دیکھتے ہیں کہ قرآن کریم میں یہ لفظ "ذکر" خواہ عزت کے معنی میں آیا ہو یا نصیحت کے یا ذکر کے یا پھر بطور اسم قرآن کے، اس کا تمام تر تعلق ہمیشہ عرب قوم سے ہی رہا ہے۔ اس لئے قرآن کریم کی آیات کا جمع ہونا یا محفوظ رہنا سب عرب قوم اور معاشرے کے لئے تھا۔ سب سے بڑھ کر یہ اُن کے لئے ایک ادبی سرماہی تھا جس میں عرب جاہلیہ کی لغت اور اسلوب بیان کے بیش بہانموںے محفوظ ہو گئے تھے اور ایک نیا انداز بیان بھی عطا ہوا تھا جس کے ایک جملے کی مثل بھی پیش کرنا تمام ادباء عرب کے لئے ایک چینچ کا درجہ رکھتا تھا۔

جمع القرآن کی تفصیلات میں اختلافات پائے جاتے ہیں، چنانچہ علامہ تمثنا عmadی کا "جمع القرآن" لکھنے کا مقصد ہی جمع القرآن سے متعلق تمام روایات کو موضوع قرار دینا ہے۔ آپ فرماتے ہیں:

"جمع القرآن کی جو اصل روایت ہے جس پر اس وقت تمام لوگوں کا اعتماد ہے، وہ تو ہی ہے جو بخاری، ترمذی و نسائی میں ہے جس سے یہ ثابت ہوتا ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے عہد مبارک میں قرآن کسی کتاب کی صورت میں کیجا مجتمع نہ تھا بلکہ تھیکری، ہڈی، چھال وغیرہ پر منتشر آتیں لکھی ہوئی تھیں.... حافظوں کی جماعت میں سے ایک بڑی جماعت جنگ یمامہ میں شہید ہو گئی جن کو قرآن کے بہت سے حصے یاد تھے۔"<sup>7</sup>

ان روایتوں کے بارے میں آپ فرماتے ہیں:

"بہر حال روایتیں تو جمع القرآن کے متعلق سب کی سب موضوع ہیں اس لئے (مجھے) اس سے بحث نہیں۔"<sup>8</sup>

اس طرح رسول اللہ کے بعد قرآن کریم کے دنسخوں، یعنی حضرت عبد اللہ بن مسعود اور

6- الاتقان، حصہ اول، ص ۱۳۶، (اردو) مطبوعہ ادارہ اسلامیات، لاہور

7- جمع القرآن، ص ۹۷

8- ایضاً، ص ۲۷۹

حضرت ابی بن کعب، کے علاوہ سب سے پہلا حضرت ابو بکر صدیق کا جمع کردہ نسخہ، اور ان کے علاوہ دیگر صحابہ کے عہدہ رسالت کے مکمل اور غیر مکمل بے شمار نسخے موجود تھے۔ ان سب کے بعد حضرت عثمان غنی کے چھ مصاہف آتے ہیں جن کی آیات کی تعداد میں اختلاف ہے۔ کہتے ہیں کہ کوفی نسخے میں ۲۲۳۶، بصری نسخے میں ۲۲۱۶، شامی نسخے میں ۲۲۵۰، مکی نسخے میں ۲۲۱۲، مدینی نسخے میں ۲۲۱۳ جبکہ موجودہ نسخے میں ۲۲۶۶ آیات مبارکہ ہیں۔<sup>9</sup> اس طرح کل تعداد آٹھ یا نو معروف نسخے تاریخ میں ملتے ہیں۔

پھر ہمیں یہ بھی معلوم نہ ہو سکا کہ حجاج بن یوسف نے جس قرآن پر پہلی بار زیر، زبر، پیش اور نقطوں کی علامات لگوائی تھیں وہ کوئی نئی نقل تھی یا کسی پرانے نسخے پر ہی لگائی گئی تھیں اور خود وہ قرآن آج کہاں ہے؟ ان سب کی دستاویزی حیثیت کا اندازہ لگانا مشکل نہیں ہے۔ اگرچہ ان کی غیر موجودگی کے باوجود بھی قرآن کے بارے میں شاید ہی کسی صاحب ایمان شخص کے دل میں کوئی شک و شبہ موجود ہو لیکن اگر کسی چیز کے بارے میں زیادہ ثبوت موجود ہوں تو یہ اُس کے حق میں زیادہ بہتر ہوتا ہے۔

اس وقت سوائے حضرت عثمان غنی کے ایک یادو نسخوں کے علاوہ جو تاشقند کی کسی مسجد اور ترکی کے توب کاپی عجائب گھر میں محفوظ ہیں باقی تمام ایسے اہم اور مقدس نسخوں کا کیا ہوا کسی کو صحت کے ساتھ کچھ معلوم نہیں۔ میں یہ اس لئے کہہ رہا ہوں کہ اگر ان میں سے بعض نسخے آج بھی کہیں موجود ہوں تو ان کا علم عام مسلمانوں کو بھی ہونا چاہئے، تاکہ جہاں بھی وہ ہوں ان کی بہتر حفاظت کی جاسکے۔

البته ان میں سے علامہ تمدن عوادی نے اپنی کتاب جمع القرآن میں صرف حضرت حفصہ والے صحیفے کے راز پر سے پرداہ اٹھانے کی کوشش کی ہے۔ آپ فرماتے ہیں، "حضرت حفصہ کے پاس سے وہ صحیفے پھر کیا ہو گئے؟ یہ ایک ایسا سوال ہے جو ہر صاحب عقل کے دماغ میں ضرور پیدا ہو کر رہتا ہے۔ مگر افسوس کہ حسب روایت بخاری، ترمذی، نسائی، ابن شہاب بس یہاں تک کہہ

9- مفہوم القرآن، مرتبہ جناب محمد مظہر الدین ملتانی ص ۸۰ (اشاریہ)

کر چپ ہو جاتے ہیں کہ وہ صحیفے جن کو حضرت صدیق اکبر نے زید بن ثابت سے جمع کرایا تھا، صدیق اکبر کے بعد حضرت عمر کو ملے اور حضرت عمر کے بعد امام المومنین حضرت حفصہ بنت عمر کے پاس چلے آئے اور انہیں کے پاس برابر ہے، یہاں تک کہ حضرت عثمان کو جب نقل مصحف کی ضرورت محسوس ہوئی تو ان صحیفوں کو حضرت حفصہ کے پاس سے انہوں نے مستعار منگو اکر اور ان کی متعدد نقلیں کرائیں کے بعد پھر ان صحیفوں کو حضرت حفصہ کے پاس ہی واپس کر دیا۔..... پھر وہ صحیفے حضرت حفصہ کے بعد کیا ہو گئے؟ آسمان پر اٹھانے لئے گئے یا زمین اُن کو نگل گئی؟ نہ زید بن ثابت نے اس کو عبید بن السباق سے کہا، نہ عبید نے زید سے پوچھا، عبید ابن شہاب سے کہا، نہ ابن شہاب نے اپنے شاگردوں سے کہا، نہ ان میں سے کسی نے ابن شہاب سے، یہاں تک کہ امام بخاری کو (بھی) اپنے شیوخ سے اس کے پوچھنے کی ضرورت مطلق محسوس نہ ہوئی<sup>10</sup>۔ علامہ تمثیل اعمادی رواہ ابن ابی داؤد کے حوالے سے فرماتے ہیں:

"حضرت حفصہ کے صحیفوں کا حال ابن شہاب زہری جانتے تھے۔ یعنی زہری کہتے ہیں کہ مجھے سالم بن عبد اللہ نے خبر دی کہ مرداں (بن الحکم بن ابی العاص) حضرت حفصہ کے پاس آدمی بھیجا کرتے تھے ان صحیفوں کو مانگنے کے لئے، تو حضرت حفصہ اُن کو دینے سے انکار کرتی تھیں، تو جب حضرت حفصہ وفات پا گئیں اور ہم اُن کے دفن سے واپس آئے تو مرداں نے پورے ارادے کے ساتھ عبد اللہ بن عمر کے پاس آدمی بھیجا کہ وہ اُن صحیفوں کو ان کے پاس بھیج دیں تو وہ صحیفے بھیج دئے گئے، تو مرداں نے اس کو پر زے پر زے کر دینے کا حکم کیا۔ اور کہا کہ میں نے ایسا اس لئے کیا کہ جو کچھ اس میں ہے وہ لکھا جا چکا اور مصحف محفوظ ہو چکا۔ تو میں ڈر اکر لوگوں پر زمانہ جب دراز ہو جائے گا تو کوئی شکی مزاج اس مصحف کی شان میں (جو لوگوں کے پاس ہے) شک نہ کرنے لگے یا کہے کہ ان صحیفوں میں کوئی چیز تھی جو نہیں لکھی گئی" <sup>11</sup>۔"

10- جمع القرآن، ص ۲۶۱-۲۶۲

11- الشیعی، ص ۲۶۵، بحوالہ کنز العمال، جلد ا، ص ۸۲۰، از علامہ تمثیل اعمادی خبیثی بخلوا روی

علامہ تمثیل عmadی مردان کے اس فعل کو مردان کی دوراندیشی قرار دیتے ہوئے فرماتے ہیں:

"مردان غریب نے اپنے زمانے میں منافقین عجم کی ریشہ دو ایوں کو دیکھ کر یہ محسوس کیا اور صحیح محسوس کیا کہ آگے چل کر یہ مصحف نبوی (صدیق اکبر والے) معلوم نہیں کس کے ہاتھ لگے اور کب منافقین کو اس میں کچھ کی بیشی کا موقع مل جائے اور پھر یہ اصل مصحف نبوی میں تحریف کر کے عالمہ مسلمین کے پاس جو مصاحف ہیں اُن صحیفوں کی آیات اور سورتوں کو دکھا کر سب برپا کر دیں، اس لئے ان کا ضائع کر دینا ہی عین مصلحت تھی... حقیقت یہ ہے کہ مردان بن حکم<sup>12</sup> کی یہ نہایت پر حکمت دوراندیشی تھی۔"<sup>13</sup>

چشم بد اندیش کہ بر کنداہ باد

عیب نماید ہنسہ ش در نظر

(اس کے بر عکس خوش اندیش کو عیب بھی ہنر نظر آنے لگ جاتے ہیں)

سب سے پہلی ایمان کی کمزوری تو یہ ہے کہ جس قرآن یا اپنے ذکر کی حفاظت کا ذمہ خود اللہ تعالیٰ نے لے رکھا ہو اُس کا منافقین عجم تو کیا تمام دنیا کے بد اندیش مل کر بھی کچھ نہیں بگاڑ سکتے، چنانچہ جس قدر اور جس وقت تک اللہ نے چاہا وہ اُس وقت تک بفضل تعالیٰ محفوظ رہا اور آج بھی محفوظ ہے۔ دوسرے اگر عربوں کی اتنی بڑی اور طاقتور سلطنت بھی اُس اصل اور مقدس ترین محتاج عظیم کی حفاظت سے عاجز تھی تو پھر ان کی زمین پر کسی بھی قسم کی ضمانت کی کیا وقعت رہ جاتی ہے۔ تیسرا اُن دستاویزی مصاحف کی اپنی ایک انمول قدر و قیمت تھی۔ چوتھے جسے دیکھ کر اہل ایمان کی آنکھیں تاقیامت ایک ناقابل بیان سکون بھی حاصل کر سکتی تھیں اُسے مردان کی فرست نے ہمیشہ ہمیشہ کے لئے ناممکن بنادیا۔

یہ توحیرت ابو بکر صدیق کے جمع کردہ مصحف کی داستان تھی جسے علامہ تمثیل عmadی مصحف

12- یہ وہی مردان ہیں جنہیں رسول اللہ نے منافقت اور جاسوسی کے الزام میں جلاوطن کر دیا تھا اور رسول اللہ کے بعد دونوں خلفاء راشدین نے اپنے دور حکومت میں اس سزا کو قائم رکھا تھا، مردان حضرت عثمان غنیٰ کے چیزیں بھائی اور دادا تھے۔ (جزیرۃ العرب، ص ۷۰ اذ جناب پروفیسر محمود بریلوی)

13- جمع القرآن، ص ۲۵۵-۲۶۶

نبوی کہتے ہیں۔ جس پر کہتے ہیں کہ بعد میں حضرت عمر نے بھی کچھ کام کیا تھا۔ باقی رہا خود رسول کریم کی اپنی نگرانی میں ایک مکمل، اور شاید باقی متفرق اجزاء پر لکھی ہوئی آیات کا ذخیرہ جن کے بارے میں تاریخ اسلام ہمیشہ سے مجرمانہ خاموشی اختیار کئے ہوئے ہے۔ ان کے علاوہ حضرت عثمان غنی کے باقی چار یا پانچ مصاہف جو مدینہ کے علاوہ دوسرے صوبوں میں بھیجے گئے تھے ان کا کیا حال ہوا؟ یہ بھی کسی کو پتہ نہیں۔ نیز جناب جاج بن یوسف نے جس قرآن پر کچھ نقطے اور علامتیں لگوائی تھیں وہ اصل قرآن کہاں غائب ہو گیا اس کا بھی ذکر تاریخ کی کتابوں میں ہمیں کہیں نہیں ملتا۔ ان کے بعد خلیل بن احمد المونی ۷۰ھ نے جان کے بعد جو بالکل ہی نئی اور مروجہ اصلاحات رائج کیں اُس اصل کا بھی کچھ پتہ نہیں چلتا۔ اب صرف ایک نسخہ جسے حضرت عثمان غنی کی شہادت کے وقت آپ کے زیر مطالعہ ہونا بتایا جاتا ہے اُس کے بارے میں جو معلومات دستیاب ہو سکی ہیں وہ کچھ یوں ہیں:

یہ معلوم نہیں ہو سکا کہ ترکی کے عجاب گھر میں جو مصحف محفوظ ہے، وہ کس صوبے کا ہے، اور کیا وہ بالکل محفوظ اور مکمل بھی ہے؟ بہر حال حضرت عثمان غنی کی شہادت کے وقت زیر مطالعہ مصحف پر اکثر مضامین شائع ہوتے رہتے ہیں جن سے پتہ چلتا ہے کہ وہ بھی اس وقت پوری طرح محفوظ نہیں ہے۔

ابھی کچھ عرصہ پہلے، روزنامہ "امت کراچی" میں ایک مضمون "مسلمانوں کی بے خبری، قرآنی مخطوطات کی نیلامی" چھپا تھا جس میں لکھا تھا "لندن میں نوادرات نیلام کرنے والے مشہور ادارے کریسٹی (Christie) ..... کے ایک ترجمان نے تصدیق کی ہے کہ فروخت میں رکھے جانے والے قرآن مجید کے اور اس شاید اُسی نسخہ کا حصہ تھے جو تیرے خلیفہ راشد حضرت عثمان کے عہد میں مرتب ہوا تھا۔ کریسٹی کی ترجمان غالون و کٹوریہ کوڈ، کا کہنا ہے کہ ہمارے ادارے نے جو اوراق .... فروخت کئے تھے شاید وہ اُسی مصحف سے لئے گئے تھے جو حضرت عثمان کے زمانے (۶۴۶ء - ۶۵۶ء) میں موجود تھا اور جس پر خون کے نشانات تھے، ... حضرت عثمان کا قرآن مجید جس کے کل ۰۶۷ صفحات تھے اب چودہ سو سال میں آدھارہ گیا ہے۔ ۱۹۹۲ء میں

ازبکستان کے اسلامی امور کے ادارے نے اس نسخے سے پندرہ اور اق چوری کرنے کے الزام میں ایک نوجوان کو گرفتار کیا تھا، لیکن ان گم شدہ مقدس صفحات کا سراغ نہیں مل سکا۔ لندن کے اس نیلام گھر کا کہنا ہے کہ جو اوراق اُس نے فروخت کئے ہیں ان کا تعلق (کم سے کم) ۱۹۹۲ء میں چوری کئے جانے والے صفحات سے نہیں تھا۔

برطانیہ میں ازبکستان حکومت کے ایک ترجمان نے کریمی کے موقف کی تائید میں کہا ہے کہ فروخت کئے جانے والے صفحات کے نمبر چوری ہونے والے اوراق سے مختلف تھے۔ تاہم برطانیہ کے اسلامی اسکالرز نے ازبکستان میں ان اوراق کی گشتنگی اور لندن میں فروخت پر افسوس کا اظہار کرتے ہوئے ان تمام افراد سے اپیل کی ہے جن کے پاس اس عثمانی مصحف کے اوراق ہیں، وہ انہیں واپس کر دیں۔<sup>14</sup>

بعض حوالوں سے پتہ چلتا ہے کہ مدینہ میں حضرت عثمان کے مرتب کرده دو قرآن تھے۔ ایک مدینہ کے مسلمانوں کے لئے اور ایک حضرت عثمان کا ذاتی، جس کے بارے میں علامہ محمد زاہد الکوثری (متوفی ۱۴۳۷ھ) فرماتے ہیں:

"جہاں تک حضرت عثمانؓ کے مصحف خصوصی کا تعلق ہے جو انہوں نے اپنے لئے رکھا تھا، جو ابو عبید نے کسی لا بسیری میں دیکھا تھا جیسا کہ "العقیلۃ" اور اس کی شرح میں ہے، تو ممکن ہے کہ یہ وہی مصحف ہو جس کا ذکر علامہ مقریزی (۱۳۳۸ء۔ ۱۴۲۲ء) نے "الخطط المقریزیہ" میں جامع عمرو کے مصحف اسماء کے ضمن میں کیا، یہ وہی نسخہ ہے جس کے بارے میں عبد العزیز بن مروان نے اعلان کیا تھا کہ جو اس میں غلطی نکالے گاؤں سے بڑا انعام دیا جائے گا اور نیتھا کوفہ کے ایک قاری نے "نوجہ" (ص: ۲۳) کے بجائے "نوجۃ" کی ایک غلطی نکالی تو اُسے وہ انعام مل گیا۔ پھر وہ مصحف دیگر آثار نبویہ کے ساتھ ملک غور کے قبہ کو منتقل کیا گیا اور بعد میں وہیں یہ آثار قدیمہ مشہد میں منتقل ہوئے۔" (وثق سے تو نہیں، لیکن خیال کیا جاسکتا ہے کہ شاید وہ اب بھی وہیں ہو)

## خون آلود مصاحف

علامہ شیخ نجیت نے "الكلمات الحسان" میں اس کا ذکر کیا ہے۔ آپ فرماتے ہیں: بہت سے فریب کار بڑی جسارت سے بعض قدیم مصاحف کو خون آلود کر کے یہ بتانا چاہتے ہیں کہ یہ وہی مصحف ہے جو حضرت عثمانؓ کی شہادت کے وقت ان کے پاس تھا۔ اس قسم کے کئی خون آلود مصاحف کتب خانوں میں موجود ہیں۔  
اللہ تعالیٰ اُن فریب کاروں سے انتقام لیں گے۔<sup>15</sup>

مصحف عثمانی (مذہبی) کے بارے میں شاطبی (وفات ۷۹۰ء) اپنے قصیدہ رائیہ میں

فرماتے ہیں:

"امام مالک نے فرمایا کہ قرآن کو طرزِ اول پر (غالباً ترتیب نزول کے مطابق) لکھا جائے اور اس میں سے کچھ بھی قطع و بریدنہ کی جائے (یعنی نسخ) اس لئے کہ مصحف امام غائب ہو گیا ہے اور ہم کو مشايخوں سے اس کی خبر ملی ہے۔ (اگرچہ) ابو عبید نے کہا کہ بعض امراء نے اپنے خزانے سے مصحف میری زیارت کے لئے منگایا اور میں نے اُس پر خون کا اثر دیکھا۔

ولد نحاس نے امام مالک کی اس روایت کو رد کیا کہ مصحف ضائع ہو گیا ہے مگر اہل انصاف نے ولد نحاس کی تردید کی کہ امام مالک نے ضائع ہونا نہیں فرمایا، بلکہ کہا کہ (مذہبی سے) غائب ہو گیا ہے۔ اور جو چیز موجود ہو اُس کا جلد یا بدیر مل جانا متوقع ہوتا ہے۔<sup>16</sup>"

امام مالک نے ۷۹۱ء ہجری میں وفات پائی۔ ابن ابی حاتم، نافع بن ابی نعیم سے جن کی وفات ۷۹۱ء ہجری میں ہوئی، روایت کی ہے کہ مصحف امام ایک خلیفہ کی زیارت کے لئے لا یا گیا تھا اور میں نے بچشم خود آیت فَسَيِّكَفِيَكُهُمُ اللَّهُ (۲:۱۳) پر خون کا اثر معائنہ کیا۔

جناب محمد عبد الغفور فاروقی فرماتے ہیں اس روایت سے مصحف کی موجودگی، زمانہ حیات نافع بن ابی نعیم ثابت ہوتی ہے۔ پھر حافظ ابو عمر نے مقتع میں اسناد کے ساتھ روایت کی کہ ابو عبید

15- مہنامہ فکر و نظر، دسمبر ۱۹۷۰ء، ص ۳۳۲-۳۳۵، ترجمہ و تلحیح از جناب سید محبوب علی شاہ

16- حدائق البيان في معارف القرآن، ص ۱۱۸-۱۱۷، ناشر کاشف پبلیشرز رام گرچورجی، لاہور تاریخ اشاعت ۱۹۸۳ء

قاسم بن سلام نے کہ میرے لئے بعض خزانہ امراء سے مصحف امام عثمان بن عفان کا نکالا گیا اور میں نے اُس میں (حضرت عثمان کے) خون کا اثر موجود دیکھا<sup>17</sup> ابن حجر نے ابو عبید قاسم کو فاضل ثقہ مصنف لکھا ہے۔ اور اُن کی وفات ۳۲۳ ہجری بتائی۔ ابن بطوطة نے ایسے ہی کسی مصحف کو ۱۳۲۶ء میں بصرہ میں بھی دیکھا تھا<sup>18</sup>۔

جناب عبد الغفور فاروقی فرماتے ہیں کہ پس معتمد روایت سے پتہ چلتا ہے کہ تیسرا یا چوتھی صدی ہجری میں یہ مصحف محفوظ تھا اگرچہ یہ پتہ نہیں چل سکا کہ کس ملک اور کس شہر میں تھا۔ محمد بن جبیر اندلسی کے سفر نامہ سے ظاہر ہوتا ہے کہ انہوں نے ۷۵۷ھ میں حرم مکہ معظمه کے اندر ایک قرآن کی زیارت کی تھی جو مجملہ خلافتے اربعہ کسی خلیفہ کے ہاتھ کا لکھا ہوا تھا اور اُس پر زید بن ثابت کے ہاتھ کا سن بھی تحریر تھا، وہ لمبے چوڑے ورقوں پر لکھا اور لکڑی کی دفتین سے مجلد تھا جس پر برخی قبضے لگے تھے۔ لیکن اُس وقت بھی بہت ورق ضائع ہو چکے تھے، غالباً یہ وہی مصحف رہا ہو جو شام کو بھیجا گیا تھا۔ افسوس ہے کہ پچھلے مسلمانوں کی غفلت سے ایسے آثار بر باد ہوئے جن کی عزت اسلامی نگاہوں میں تاریخ قصر اور کسری سے (بھی) زیادہ ہونی چاہئے تھی۔<sup>19</sup>

اسی طرح جناب محمد عبد الغفور فاروقی، مصحف حضرت ابو بکر صدیق کے بارے میں لکھتے ہیں "وہ مصحف حضرت خصہ کے پاس محفوظ تھے مگر بعد ان کی وفات کے مردان بن حکم کو جو معاویہ کی طرف سے حاکم مدینہ تھا، یہ اندیشہ پیدا ہوا کہ شاید امتدادِ زمانہ کے بعد ان صحائف سے صورت فساد کی کھڑی ہو اس لئے اُس نے اُن سب کو چاک کر دیا، پس مصحف کے لفظ سے اشارہ پیدا ہوتا ہے کہ مصحف ابو بکر صرف ایک مجموعہ اوراق منتشر کا تھا۔" (یعنی کسی بھی خاص ترتیب سے مدون نہیں تھا کہ جس کی پیروی عثمان غنی کرتے) مردان بن حکم کو حضرت عثمان نے حضور ﷺ کی دی ہوئی جلوہ طنی کی سزا معاف فرمائی اپنا سیکریٹری بنالیا تھا، جس سزا کو

17- ایضاً، ص ۱۱۸

18- تاریخ شام، ص ۳۲۵ (حاشیہ) از ڈاکٹر فلپ کے حتی

19- حدائق البیان فی معارف القرآن، ص ۱۱۹-۱۲۰

۲۰- ایضاً، ص ۱۷

آپ سے پہلے دونوں خلفاء راشدین نے قائم رہنے دیا تھا<sup>21</sup>۔ اس طرح خاندان بنی امية کے ہاتھوں حضرت عثمان کے خود نقل کردہ مصاحف کے علاوہ دور اول کے تقریباً تمام کے تمام مصاحف تلف ہو گئے۔ خود حضرت عثمان غنی رضی اللہ عنہ کے باقی ماندہ مصاحف کو بعد کے مسلمانوں نے اور اقچار کردار ہوئے کردار۔

علامہ شیخ حسین بن محمد بن حسن دیار بکری، تاریخ فہمیں میں لکھتے ہیں کہ جمعہ اول شہر رمضان ۲۵۳ھ میں اتفاقیہ مسجد نبوی میں آگ لگی اور تمام سامان مع اس کی چھتوں کے جل گیا لیکن وہ قبہ جس کو ناصر الدین اللہ نے بنایا تھا بہر کت مصحف عثمانی وباں سبب کہ صحن مسجد میں واقع تھا نچھ گیا۔ پس اس روایت سے ثبوت مل گیا کہ ساتویں صدی ہجری میں بھی یہ مصحف محفوظ اور احاطہ مسجد نبوی میں موجود تھا۔<sup>22</sup>

آخر میں جناب محمد عبد الغفور فاروقی اپنے ایک ذاتی خط کے حوالے سے لکھتے ہیں کہ "ہر چند مجھے اب تک زیارت حرمین شریفین کی عزت حاصل نہیں ہوئی لیکن مولانا محمد سعید منتظم مدرسہ صولتیہ واقع مکہ معظمه کے خط مورخ ۱۳۲۵ھ ہجری سے مجھ کو ثابت ہوا ہے کہ محمد اللہ (کوئی ایک نسخہ) مصحف عثمانی اب تک مدینہ منورہ میں محفوظ ہے اور ساکنان بلده طبیہ کو جب قط یا کسی دوسری مصیبت کا سامنا ہوتا ہے تو اس کو نکال کے پڑھتے اور خداوند عالم سے التجاویطے حل مشکلات کے کرتے ہیں۔ مولانا محمد سعید لکھتے ہیں کہ تقریباً چالیس برس کا زمانہ گذر اکہ یہ مقدس مصحف خزینہ برکات سے نکالا گیا تھا۔ واقعات پر نظر کر کے یہ رائے قائم ہوتی ہے کہ چند روز یہ مصحف مدینہ منورہ سے باہر خڑائی امراء اسلام میں رہا اور پھر کسی نیک دل کو خدا نے توفیق دی اور اس نے مصحف مذکورہ کو مدینہ شریف میں پہنچا دیا الحاصل کچھ شک نہیں کہ مصحف موجودہ اُنہی مصاحف سبعة میں سے ہو جو بعهد حضرت عثمان لکھے گئے تھے۔ ہاں یہ ممکن ہے کہ یہ وہ نسخہ نہ ہو جو بروقت شہادت اُن کے رو برو موجود تھا۔ آپ لکھتے ہیں باقی چھ مصحف کیا ہوئے اُن کا

21- دیکھئے، جزیرۃ العرب، ص ۱۰۷، از جناب پروفیسر محمود بریلوی سابق ڈائریکٹر الموقر الاسلامی، نیز سیر الصحابة جلد اول، خلفاء راشدین، ص ۱۹۵ اور ۲۰۱

22- حدائق المیان فی معارف القرآن، ص ۱۱۹

ٹھیک پتہ معلوم نہیں ہوتا، البتہ سنا جاتا ہے کہ اُن میں کا ایک نسخہ کتب خانہ روس میں اب تک موجود ہے، واللہ عالم بالصواب 23

ان کے علاوہ جو سب سے اعلیٰ و ارفع ذخیرہ مختلف اشیاء پر مصاہف کی صورت میں خود رسول کریم کی خاص نگرانی میں ایک عرصہ دراز سے جمع ہو رہے تھے، جو کوئی خط کی ایجاد سے پہلے تحریر میں آئے۔ جس کے بارے میں جناب عبد الصمد صارم الازہری لکھتے ہیں:

"مکہ میں بنی ہاشم میں خط قیراموز رانج تھا، اس لئے مکہ میں (قرآن کریم کی) جس قدر کتابت ہوئی وہ اسی خط میں ہوئی، مدینہ میں جو کتابت ہوئی وہ خط حیری میں ہوئی ۱۶۰ھ سے خط کوئی میں کتابت ہونے لگی۔ (اس لئے مصاہف عثمانی کی کتابت بھی خط حیری میں ہی ہوئی چاہئے) اور ۳۱۸ھ میں خط نسخ میں کتابت ہونے لگی، اور اس پر ہی اجماع امت ہو گیا۔ اب اس کے خلاف جائز نہیں۔ 24 آپ ہی لکھتے ہیں، وزیر ابن مقلہ ۳۳۸ھ نے خط کوئی میں اصلاح کر کے خط نسخ ایجاد کیا جو آج تک رانج ہے۔ 25

خط قیراموز اور خط حیری میں جس قدر کتابت رسول اللہ نے کرائی تھی جس میں وہ تمام منسوخ ذخیرہ آیات بھی موجود ہو گا، جو بوجہ منسوخ ہو جانے کے جمع اول حضرت ابو بکر صدیق کے مصحف میں نہیں لکھا گیا تھا، اس سے پہلے رسول اللہ کے زمانے کا تمام منسوخ اور غیر منسوخ شدہ قرآن کیا ہوا؟ اُس کے اتلاف یا محفوظ کرنے جانے کے بارے میں تاریخ اسلام کی تمام کتابیں مجرمانہ خاموشی اختیار کرنے ہوئے ہیں۔ جو ہمارا سب سے مقدس سرمایہ تھا۔ اُن میں کا کوئی ایک بھی چڑھے کا ٹکڑا، ہڈی، پتہ، پتھر یا درخت کی چھال کا نمونہ ہماری زیارت کے لئے آج دنیا میں موجود نہیں ہے۔ جن میں منسوخ اور غیر منسوخ آیات سب ہی موجود تھیں بلکہ ہمیں تو یہ بھی معلوم نہیں ہو سکتا کہ وہ منسوخ آیات اب کٹلے مکنون میں بھی محفوظ ہیں یا نہیں، جن کی شاید

23- حدائق البیان فی معارف القرآن، ص ۱۱۹

24- تاریخ القرآن، ص ۲۹، نیز دیکھئے اسی کتاب کے صفحات ۸۸، ۲۱۶، ۲۱۸ اور

25- تاریخ القرآن، ص ۹۱

قرآن میں اس وقت موجود منسوخ آیات کی طرح حالات کے تحت آئندہ زمانے والوں کو بھی ضرورت پیش آسکتی ہو جس طرح پہلے ضرورت پیش آئی تھی، کیونکہ موجودہ منسوخ آیات کے بارے میں نہ فی القرآن کے منکر ان کا اب یہی جواز پیش کرتے ہیں، کہ یہ ان جیسے حالات میں دوبارہ بھی قابل عمل ہو سکتی ہیں۔

## مصحف بیرس یا نسخہ سمر قندی

اس کے بارے میں علامہ محمد زاہد الکوثری فرماتے ہیں:

رہا وہ مصحف جس کو الملک الظاہر بیرس نے شمال میں ”وولجا“ اور اُس کے مضافت میں مغل بادشاہوں کو تبلیغ کے لئے ارسال کیا تھا، اگرچہ اُس کی ممالک میں شہرت ہو گئی ہے تاہم وہ مصحف عثمانی نہیں۔ وہ صحابہ کے قدیم منسوخ مصاہف میں سے تھا، کیونکہ اس کا رسم الخط حضرت عثمانؓ کے خصوصی مصحف کے رسم الخط سے مختلف تھا۔

جیسا کہ علامہ شہاب مر جانی نے ”وفیات الاسلاف و تجیات الاخلاف“ میں مصحف بیرس کے رسم الخط کا، رائیہ رسم الخط سے متعلق تالیفات میں مندرج تفاصیل کے مطابق، مصحف عثمانی کے رسم الخط سے تقابلی مطالعہ کے ذریعہ اس کی تحقیق کی ہے۔ علامہ محمد زاہد الکوثری فرماتے ہیں، بظاہر ایسا معلوم ہوتا ہے کہ مصحف بیرس وہی ہے جو سلطنت شہنشاہی مگولستان کے خاتمہ کے بعد سمر قند کی مسجد عبید اللہ الاحرار سمر قندی، میں محفوظ تھا اور جب پچھلی صدی میں روس نے سمر قند پر قبضہ کر لیا تو اُس مصحف کو بیہاں سے قیصر روس کے خزانہ کتب میں منتقل کیا گیا اور ان کے خاتمہ تک میلے رہا۔ (ماہنامہ، فکر و نظر، ص ۳۲۵، شمارہ، دسمبر ۱۹۷۰ء)

کہتے ہیں کہ رسم جہاں بانی کیلئے مغل بادشاہ اپنے پاس آئین چنگیزی بھی رکھا کرتے تھے، جس کا نام 'یاسا' تھا اور چنگیز خان نے بلق نام کی ایک کتاب میں، جس میں اُس کے اقوال جمع تھے، 'یاسا' کے بارے میں اپنے جانشینوں کو وصیت کی تھی کہ میرے بعد جو حاکم آئیں اگر وہ 'یاسا' میں بیان کردہ اصولوں کی تھوڑی سی بھی خلاف و رزی کریں گے تو نظام حکومت بگڑ جائے گا۔

عربی کے کسی مشہور مورخ کا نام بتائے بغیر قومی ڈا ججسٹ میں ایک جگہ لکھا ہے کہ "جب منگولین لوگوں نے اسلام قبول کر لیا تو انہوں نے شریعت کو اپنے قبائل کے رسم و رواج کے ساتھ میں ڈھال دیا۔ خالص مذہبی امور کے لئے تو وہ قاضی القضاۃ سے دریافت کرتے تھے، مگر وہ اپنی ذات اور قبیلے سے متعلق مسائل میں چنگیز خانی (یا سا) پر ہی عمل کرتے تھے، اور ان امور کے لئے وہ الگ افسر مقرر کیا کرتے تھے۔"<sup>26</sup> جو یقیناً یا سا اور کتاب بلقی کے عالم ہوں گے۔

کہتے ہیں کہ وہ مصحف جو صحابہ کے کسی منسون مصاحف میں سے تھا، زوال روس کے پندرہ سال بعد پھر جامع سرقندی منتقل ہو گیا، لیکن وہاں کے جاہل مسلمانوں نے پوشیدہ طور پر تبریک کے نام سے مختلف جگہوں سے بہت سے اوراق نکال لئے اور اس تاریخی (اور) عظیم القدر نادر روز گار مصحف کو پارہ پارہ کر دیا۔ (جس کے بعد) اہل فضل علماء نے اس کے باقیہ حصہ کی تصویریں لے لی ہیں۔<sup>27</sup>

اب اگر جیسا کہ علامہ الکوثری نے فرمایا، مملکتِ روس میں پایا جانے والا مصحف مصحف عثمانی نہیں ہے بلکہ صحابہ کے قدیم منسون مصاحف میں سے ہے، تو پھر اسے ہمارے موجودہ راجح نسخے سے رسم الخط اور بعض دوسری باتوں میں بھی مختلف ہونا چاہئے۔ اور اگر یہ درست ہے کہ روس میں پایا جانے والا مصحف، الملک الظہر نیبرس کا کسی مغل بادشاہ کو بھیجا جانے والا نسخہ ہی ہے تو پھر سوال پیدا ہوتا ہے کہ اب ہمارے پاس اصل مصحف عثمانی کونسا ہے اور کہاں ہے؟

ہمارے موجودہ راجح نسخے میں قریش کے تلفظ کی صحت کے لئے جو علامات خلیل بن احمد (وفات ۱۶۰ھ) نے راجح کی تھیں یا جیسا کہ پروفیسر عبد الصمد صارم صاحب نے فرمایا کہ، وزیر ابن مقلہ ۳۳۸ھ نے خطِ کوفی میں اصلاح کر کے جو خطِ نسخ ایجاد کیا تھا اس کے بعد پھر شاید کسی قسم کی کوئی بنیادی تبدیلی نہیں ہوئی، اس لئے تاریخی اعتبار سے سب سے آخری نسخہ یہی قرار پاتا ہے جو تحریری لحاظ سے ہمارے موجودہ قرآن کریم کے سفر کی آخری منزل تھی اس لئے اُس اصل

26- قومی ڈا ججسٹ، سکھ تحریک نمبر، اگست ۱۹۸۳ء ص ۲۱۲۔

27- ماہنامہ فکر و نظر، ص ۳۳۵، از مضمون علامہ محمد زاہد الکوثری، ترجمہ از جناب سید محبوب علی شاہ، شمارہ دسمبر ۱۹۷۰ء (ادارہ تحقیقات اسلامی)

نسخ کی اہمیت بھی بہت زیادہ ہو جاتی ہے میں نہیں سمجھتا کہ وہ بھی کہیں محفوظ ہو گا۔ اس لئے ہماری رائے میں اس تصحیح قرأت کا طویل سفر جو ابوالاسود الدوئلی (وفات ۶۹ھ) سے شروع ہو کر وزیر ابن مقلہ ۳۳۸ھ پر ختم ہوا جس کے بعد اب ان مصاہف میں سے جیسے یا جو کچھ بھی اور اق باتی بچے ہیں ان کی متعدد نوٹوں کا پیاس تمام دنیا کی لا سبیریوں میں محفوظ کر ا دینی چاہیئے، ورنہ خدشہ ہے کہ باقی ماندہ اور اق بھی ہماری مجرمانہ غفلتوں کی نذر رہ ہو جائیں۔

اگرچہ جو اور اق اب باقی بچے ہیں وہ نہ تو خود رسول کی نگرانی میں تحریر کر دہ ہیں، نہ حضرت ابو بکر صدیق کے مرتبہ مصحف کے ہیں، نہ حجاج بن یوسف والے نسخے کے ہیں، اور نہ ابوالاسود الدوئلی اور خلیل بن احمد یا وزیر ابن مقلہ کے ہاتھوں کے آخری تحریر کر دہ ہو سکتے ہیں۔ لے دے کے اب صرف حضرت عثمان غنی کے اصل سے نقل کردہ مصاہف جنہیں خود بھی رسول اللہ کی وفات کے بعد مرتب کیا گیا تھا اس سے نقل کردہ مصاہف کو یہ کہہ کر کہ "معتبر نقول کی موجودگی میں اصل کی کیا ضرورت باقی رہ جاتی ہے" اصل مخطوطات کے نشانات کو جان بوجہ کر کسی سازش کے تحت مسلسل مٹایا جاتا رہا ہے۔ اور پھر بعد میں آنے والوں کا اس عمل کو دانشمندی جیسے القابات سے نوازنا، اُن نوادرات کے ساتھ مزید ظلم کے متراوِف ہے۔

"ذکر" و اذکار، نصیحت و عزت یا قرآن کی حفاظت کی اس درد بھری داستان کو پڑھ کر عرب فرمزاووں کی غفلت پر رونا آتا ہے کہ انہوں نے اپنی کائنات کی سب سے بڑی متع کی جنہیں مخطوطات کا نام دیا جاتا ہے جو قیصر و کسری کے تاج و تخت سے بھی کہیں زیادہ بیش قیمت تھے جنہیں خود رسول اللہ نے اپنی نگرانی میں تحریر کرایا تھا، پھر آپ کے بعد دوسرے دو خلفاء راشدین نے نیک نیتی کے ساتھ جمع کیا تھا، جو رسول اللہ کے بعد دوسرے نمبر پر ذکر الٰہی کے اصل مخت و جانفشانی کے ساتھ جمع کیا تھا، جو رسول اللہ کے بعد دوسرے نمبر پر ذکر الٰہی کے اصل ثبوت تھے اُن سب کو ضائع کر کے ان کی کیسی ناقدری کی۔

جناب پروفیسر عبد الصمد صارم (الازہری) فرماتے ہیں:

"عہدِ فاروقی میں مسلمانوں کے پاس لکھے ہوئے قرآن ایک لاکھ سے کم نہ

تھے۔" (تاریخ القرآن، ص ۱۰۳)

یقیناً یہ دورِ عثمانی سے پہلے لکھے جا چکے تھے جو حضرت عثمان غنیٰ کے نئے نئے مرتب ہو جانے کے بعد خلیفہ کے حکم سے سب کے سب تلف کر دئے گئے تھے۔ جس کے ثبوت ہماری تمام تاریخ کی کتابوں میں موجود ہیں۔ حضرت عثمان کے مرتب کردہ سات مصاحف کی تفصیل بتاتے ہوئے جناب پروفیسر عبد الصمد صارم فرماتے ہیں: "حضرت عثمان نے سات نقلیں کرائیں، ایک بطور سرکاری جلد کے اپنے پاس رکھی اسی کو مصحف الامام کہتے ہیں۔ اور باقی چھ نقلیں مکہ، بصرہ، کوفہ، یکن، شام اور بحرین کو پہنچ دیں۔ (۱) مصحف الامام تاہیات حضرت عثمان کے پاس رہا، پھر (خون آلود ہو کر) حضرت علی کے پاس رہا پھر امام حسن کے پاس رہا۔ اور خلافت کے ساتھ امیر معاویہ کے سپرد ہوا۔ وہاں سے مراکش کے دارالسلطنت فاس میں پہنچا پھر کسی طرح مدینہ آگیا۔ جنگِ عظیم (اول) میں فخری پاشا، ترکی گورنر زد گیر تبرکات کے ساتھ قسطنطینیہ لے گیا۔ (جو خون آلود ہونا چاہئے) وہاں اب تک موجود ہے۔ (۲) مصحف کمی کی مولانا شبی نعماںی نے غالباً ۱۸۹۶ء میں اپنی سیاحت کے دوران جامع دمشق میں زیارت کی تھی، جس کے بعد سلطان عبد الحمید خان کی تخت نشینی ۱۸۷۶ء اور ۱۸۹۶ء کے بعد کسی وقت مسجد میں آگ لگ جانے کے باعث وہ جل گیا۔ (۳) مصحف شامی کے بارے میں پروفیسر لکھتے ہیں کہ:

۷۵۳ھ کے بعد یہ نسخہ کوفہ سے سلاطین اندلس پھر موحدین سے امراء بنی مرین کے قبضہ میں آیا اور جامع قرطبه میں رہا، اہل قرطبه نے اس کو سلطان عبد المؤمن کے سپرد کر دیا سلطان نے اسے ۵۵۲ھ میں قرطبه سے مراکش منتقل کیا۔ ۷۵۳ھ میں خلیفہ معتمد علی بن مامون کے پاس تھا، اس کی وفات کے بعد تلمسان کے شاہی خزانہ میں پہنچ گیا، وہاں سے ایک تاجر خرید کر فاس لے آیا جو وہاں اب تک موجود ہے۔ (۴) مصحف کوفی قسطنطینیہ کے کتب خانہ میں ہے۔ (۵) بصری کے بارے میں لکھا ہے: یہ مصحف کتب خانہ خدیویہ مصر میں موجود ہے۔ (۶) مصحف یمنی کتب خانہ جامعہ ازہر مصر میں ہے۔ (۷) مصحف بحرین فرانس کے کتب خانہ میں (محفوظ) ہے۔" (تاریخ القرآن، ص ۱۰۵)

اس طرح حضرت عثمان کے سات مصاحف میں سے چھ یعنی آپ کا ذاتی اور کوفی، دونوں قسطنطینیہ ترکی میں، شامی نسخہ فاس میں، بصری اور یمنی دو مصر میں، اور بحرین والا فرانس کے کتب خانے میں کل چھ مصحف کلی یا جزوی طور پر محفوظ ہیں۔ جناب پروفیسر عبد الصمد صارم ان کے علاوہ حضرت عثمان کے تین اور نسخوں کا بھی ذکر کرتے ہیں جنہیں آپ نے (دوم) (سوم) اور (چہارم) کا نام دیا ہے جو بالترتیب جامع سیدنا حسین قاہرہ مصر، کتب خانہ جامعہ ملیہ دہلی، اور مصحف چہارم کے بارے میں آپ فرماتے ہیں کہ اس پر لکھا ہے کہ مکتبہ عثمان بن عفان، یہ نسخہ شاہان مغلیہ کے پاس تھا اکبر بادشاہ کی اس پر مہر ہے۔ ۱۹۲۵ء میں یہ نسخہ میجر راونس کو ملا، اس نے ایسٹ انڈیا کمپنی کو دیا جواب انڈیا آفس کے کتب خانہ میں محفوظ ہے اس کے ۱۸۱ صفحات ہیں، فی صفحہ ۱۶ سطریں ہیں سورتوں کے نام ٹیڑھے خطوط میں لکھے ہیں، اور دس آیتوں کے بعد ایک نشان ایسے حرف کی صورت میں ہے جو ایک قدیم مغربی زبان کے حروف کی طرح ہے۔ اور دو سو آیتوں کے بعد حاشیہ پر ایک نشان ہے۔ طول و عرض میں (۵.۹ x ۵.۷) ہے۔ اس طرح شاہان مغلیہ کے پاس ملک الظاہر بیہر س کے علاوہ ایک اور نسخہ ہونا بھی ثابت ہوتا ہے۔

مصحف حضرت ابن مسعود کے بارے میں لکھا ہے کہ عبد اللہ بن مسعود نے عہد عثمانی میں تین بار مصحف لکھا، آخری بار مصحف اپنے موقف سے رجوع کر کے موافق لغت قریش پر بھی لکھا تھا۔ یہ نسخہ کتب خانہ شیخ الاسلام مدینہ منورہ میں موجود ہے۔ یہ ہر ان کی جھلی پر لکھا ہوا ہے۔ شیخ ابراہیم حمدی مدیر کتب خانہ مذکور ۳۵۷ھ میں اس کو حیدر آباد دکن لائے تھے۔ راقم (عبد الصمد) بھی اس کی زیارت سے مشرف ہوا۔

ان کے علاوہ عہد اول کے اور بھی بہت سے مصاحف کا ذکر جناب عبد الصمد صارم صاحب نے اپنی کتاب، تاریخ القرآن، میں کیا ہے جواب تک محمد اللہ محفوظ ہیں جن میں حضرت علی، حضرت امام حسن، حضرت امام حسین اور امام زین العابدین بن امام حسین کے متعدد مصاحف کی تفصیل اور ان کی موجودگی کے پتے بھی لکھے ہیں۔ (دیکھئے، آپکی بے نظیر کتاب تاریخ القرآن ص ۱۰۲-۱۰۷)

اب ضرورت اس بات کی ہے کہ ان تمام نسخوں کی از سرے نو تحقیق و تفتیش کے بعد ہر

نحو کے ایک ایک حرف اور جملوں کی تمام تفصیلات اور دیگر معلومات تحقیقی لحاظ سے یکجا جمع کر کے ان مصاہف کی ایک ایسی جامع رپورٹ تیار کی جائے جو تاریخ تحفظ قرآن کریم کی انسائیکلو پیڈیا کھلا سکے۔ اس لئے کہ قرآن کریم کے بارے میں اس وقت جو معلومات ہمیں مہیا ہیں وہ کسی طرح بھی اطمینان بخش نہیں ہیں۔

مصاہف کی پہلی داستان عہد ابو بکر سے شروع ہو کر عہد عثمانی کے ابتدائی دور پر جا کر ختم ہو جاتی ہے جن میں رسول اللہ سے لے کر صحابہ کرام کے تمام ذاتی نحو شامل تھے اس کے بعد دوسرا دور عہد عثمانی کے مرتب کردہ کم از چھ مصاہف کے ساتھ بعد کے نئے تلفظ کی اصلاح کے لئے زیر، زبر، پیش اور نقطوں کی ایجاد والے تمام اصل مصاہف کی ناقدری کا دور، جو مسلمانوں کی خود اپنی غفتتوں یاد شمنانِ اسلام کی سازشوں کا ہے، جس میں ہر نقل کے بعد اصل کو مٹانے کا سلسلہ جاری رہا۔

خدا کا شکر ہے کہ اس کے باوجود بھی ہمارے پاس متفق علیہ قرآن کریم کے لاکھوں نحو موجود ہیں جن پر غیر مذاہب کے تمام لوگ بھی متفق ہیں اور بر ملائیتے ہیں کہ موجودہ قرآن کا متن اپنے قدیم عثمانی نحو کے عین مطابق ہے اور تحریف سے قطعی پاک ہے۔ رہاتر جوں کا سوال تو ان میں سے کسی بھی زبان کا کوئی بھی ترجمہ تحریف معنوی سے پاک نہیں ہے یہی وجہ ہے جو آج تک کسی زبان کا کوئی ترجمہ مستند قرار نہیں دیا جاسکا خواہ وہ کتنے ہی بڑے عالم کا کیا ہوا کیوں نہ ہو۔

البتہ ایک سوال پھر بھی باقی رہ جاتا ہے، اور وہ یہ کہ اللہ تعالیٰ نے کس بات کی حفاظت کا ذمہ لیا تھا؟ اگر خود رسول اللہ کے جمع کردہ تمام منسونخ اور غیر منسونخ مصاہف کا نام قرآن تھا تو وہ خود تو محفوظ نہ رہ سکے۔ اس لئے کہ رسول کریم اور دیگر صحابہ کرام کے جمع کردہ مصاہف کی موجودگی کے باوجود بھی، جنگ یمامہ میں حفاظ کرام کی ایک بڑی تعداد کے شہید ہو جانے پر قرآن کے ضائع ہو جانے کا اندریشہ یہ ظاہر کرتا ہے کہ ان تحریر کردہ مصاہف کے علاوہ بہت سی غیر تحریر شدہ آیات ابھی بھی باقی تھیں جو ان حفاظ کرام کی شہادت کے ساتھ ہی ضائع ہو چکی تھیں، جس سے اس خیال کی تردید ہوتی ہے کہ حفاظت والی آیت میں ”ذکر“ سے مراد قرآن

ہے۔ ورنہ حضرت عمر فاروق یہ جملہ ہرگز نہ فرماتے کہ "مجھے اندیشہ ہے کہ دوسری جنگوں میں بھی حفاظت کی شہادت کا یہ سلسلہ اگر اسی طرح کچھ دن اور جاری رہا تو قرآن کریم کا اور بھی بیشتر حصہ ان کے ساتھ ہی ختم ہو جائے گا اور ہم اُس سے (بھی اس کی طرح) ہمیشہ کے لئے محروم ہو جائیں گے" یقیناً یکامہ کی جنگ میں شہید ہونے والے صحابہ کرام کے ساتھ قرآن کا کچھ نہ کچھ حصہ ضرور ایسا ہو گا جو خلافت را شدہ کے دور میں، اول جمع القرآن والے مصحف میں لکھا نہ جاسکا ہو۔ لہذا ذکر سے مفہوم "قرآن" لیا جانا محل نظر بتا ہے۔ اور اگر وہاں "ذکر" سے مراد آپ کی اپنی قوم اور اجداد کے اذکار یا تذکرہ لیا جائے تو زیادہ مناسب ہو گا، جیسا کہ فرمایا "تحقیق ہم نے تمہاری طرف ایک کتاب نازل کی اس میں تمہارا اپنا ہی ذکر ہے کیا تم سمجھتے نہیں" (النیاء: ۱۰)

یا جیسا کہ فرمایا "بے شک اللہ نے چن لیا، آدم اور نوح اور اولادِ ابراہیم اور اولادِ عمران کے گھر ان کو علی العلمین جو آپس میں ایک دوسرے کی اولاد تھے۔" (آل عمران: ۳۲-۳۳) یا فرمایا گیا، "ہم نے (اس کتاب کے ذریعہ) آپ کے ذکر کو بلند کیا" (الم نشرح: ۳) کیونکہ قرآن کریم میں اُس قوم کے لئے جسے ایک باپ کی اولاد ہونے کے ناطے امتِ واحدہ بھی کہا گیا تھا شرعی احکامات کے علاوہ جتنی بھی باتیں ہیں، ان سب کا تعلق خالصتاً ذریتِ ابراہیم، صلہ رحمی (یعنی اپنے عزیزوں اور رشتہ داروں سے محبت رکھنا اور بہتر سلوک کرنا) اور اپنے اُس علاقے کے معاشی حالات کو درست کرنے کے لئے قومی اتحاد سے ہے جن کی حیثیت ایک خاص قوم کے ذاتی معاملات اور سیاسی جدوجہد کی تاریخ سے ہے جو ایک خاص وقت کے لئے ہی مناسب حال تھیں۔

قرآن کریم کی اپنی آیت (النیاء: ۱۰) پر غور کرتے ہیں تو اس کتاب کی تعریف حضرت ابراہیم کے جدا مجدد حضرت آدم صلی اللہ کی اولاد کا "تذکرہ" معلوم ہوتی ہے جس میں فرمایا گیا" (اے نبی) تحقیق ہم نے تمہاری طرف ایک کتاب نازل کی اس میں تمہارا اپنا ہی ذکر ہے" جو اُس وقت ایک خاندان کے اپنے ہی ماضی اور حال کے تذکروں سے پُر ہے گویا یہ آیت قرآن کا خود اپنا کرایا ہوا تعارف ہے۔ رہا سوال اُس وقت کے سیاسی عمل کا تو وہ اب عرب میں بھی بعینہ حرفاً بحرف دہرایا نہیں جا سکتا۔ اس لئے شریعت کے علاوہ اس کے باقی حصے کی حفاظت کا مقصد عربوں کی اپنی

تاریخ و ادب کی حفاظت کے سوا کوئی دوسرا نہیں ہو سکتا۔ جنہیں تمام جہانوں میں سے چندہ اقوام کے لئے فرمایا "بے شک اللہ نے چن لیا، آدم اور نوح اور اولاد ابراہیم اور اولاد عمران کے گھرانے کو علی العلمین (تمام اقوام عالم سے جدا کر کے) جو آپس میں ایک دوسرے کی اولاد تھے۔" (۳: ۳۲-۳۳) اگر باطل میں مذکور آدم تمام بني نوع انسان کے مشترکہ باب پ ہوتے تو یہاں صرف آدم اور بني آدم کہہ دینا ہی کافی ہو جاتا، الگ الگ آدم، نوح، ابراہیم اور الی عمران کہنے کی ضرورت پیش نہیں آتی۔ جنہیں "إِنَّ هَذِهِ الْمُتَكَبِّرُونَ أَفَلَمْ يَرَوْا إِنَّمَا يُنَزَّلُ مِنْ رَبِّكَ لِنَذِكِّرَ بِهِ الْأَنْبِيَاءَ وَلِنَذِكِّرَ بِهِ الْمُجْرِمِينَ" (المومنون: ۵۲) بے شک یہ سب کے سب ایک ہی باب آدم صلی اللہ اور حضرت ابراہیم "مَلَّة اِيْكُمْ ابراہیم" کے افراد تھے جن کی مخصوص تاریخ کا ذکر، تورات انجیل اور قرآن میں بھرا ہوا ہے۔ جس سے دنیا کی دیگر اقوام کو سوائے تاریخی دلچسپی کے اور کیا سروکار ہو سکتا ہے؟

اس تمام بحث سے غالباً یہ بات اب صاف ہو چکی ہو گی کہ اس آیت میں 'ذکر' سے مراد کاغذ یاد گیر کسی چیز پر، قلم اور سیاہی کی مدد سے لکھے ہوئے الفاظ نہیں ہیں اور نہ ہی حفاظت کے سینوں میں محفوظ کلام، جو وقت کے ساتھ ساتھ برابر مٹتھ رہے ہیں۔ کیونکہ اگر ہم کسی شیئے کے بارے میں یہ دعویٰ کریں کہ یہ ہمیشہ محفوظ رہے گی تو اس اصلی شیئے کو ہی ہمیشہ محفوظ رہنا چاہیئے نہ کہ اُس کی نقل در نقل کو۔ مثلاً تاج محل کا معمار اپنے بنائے ہوئے تاج محل کے بارے میں اگر یہ دعویٰ کرتا کہ یہ اب تا قیامت آج کی طرح ہمیشہ محفوظ اور قائم رہے گا، لیکن وہ امتداد زمانہ، غفلت یا کسی حادثے کی بنا پر محفوظ نہ رہ سکتا اور پھر ہم اس کی ہو بہو بلکہ اصل سے بھی بہتر نقل تیار کر لیتے اور یہ کہتے کہ یہ اُس معمار کے دعویٰ کی سچائی ہے تو کیا یہ درست ہوتا؟ ہم دیکھتے ہیں کہ حمورابی کے قوانین آج بھی اپنی اصل حالت میں جوں کے توں محفوظ ہیں، اگرچہ اُس نے ایسا کوئی دعویٰ بھی نہیں کیا تھا۔ اس لئے خدا سے ایسے کسی دعوے کو اپنی کسی غلط فہمی کی بنا پر منسوب کرنا اس کی شانِ خداوندی پر حرف گیری کا موقعہ فراہم کرنے کے مترادف ہے۔ تفہیم القرآن سے متعلق ہماری اس قسم کی تمام کوتاہیوں پر خدا ہم سب کو معاف کرے کہ ان سب کا تعلق ہمیشہ ہمارے اخلاص سے ہی رہا ہے۔

آج موجودہ صورت حال میں دنیا کی تمام اسلامی حکومتوں کو چاہئے کہ وہ سب مل کر قرآن کریم کے مخطوطات سے متعلق جو کچھ بھی اس وقت بچا رہ گیا ہے اُسے از سر نو محفوظ کر کے فوٹو گرافی کی مصدقہ نقول کی مدد سے ایک نیا انسائیکلو پیڈیا تیار کرائیں جو دنیا کے بڑے شہروں کے کتب خانوں میں دستیاب ہوں اور ماضی کے برخلاف اصل مخطوطات کو مکمل معلومات کے ساتھ مختلف ممالک میں شاہی نوادرات کی طرح الگ الگ خزانوں میں محفوظ کرائیں جن میں خصوصاً حضرت عثمان غنی کے مرتب کردہ نسخوں سے پہلے اور پھر آپ کے مصاحف کے بعد معاویہ کے زمانہ خلافت کے ابوالاسود اور ان کے بعد عبد الرحمن خلیل بن احمد ۱۱۰ ھ وفات ۷۰۰ ھ تک کے تمام اصل مصاحف جن پر پہلی بار نقطے، زیر، زبر، پیش اور دیگر علامات لگائی گئیں تھیں الگ محفوظ کیے جائیں کیونکہ ان کے بعد کے تمام مصاحف انہی کی نقول ہیں۔



**Jurat-e-Tehqiq**



جرأت تحقیق ایک مقصد اور پیغام کا نام ہے، جہاں جرأت اور تحقیق کے ساتھ سچ اور حقیقت کو واضح کر کے سچائی اور حقیقت پسندی کو فروغ دیا جاتا ہے۔ جہاں سوال پوچھے جاتے ہیں اور سوال پوچھنے کی حوصلہ افزاں کی جاتی ہے، اور عقل و خرد کی روشنی میں ان سوالوں کے جوابات تلاش کرنے کی کوشش کی جاتی ہے۔ خدا افروزی اور حقیقت پسندی کے اسی ”جرم“ کے سبب جرأت تحقیق کو یا کتناں میں بند کر دیا گیا ہے، ذرائع ابلاغ کی آزادی کے اس دور میں اس طرح کی پابندیاں اب کوئی معنی نہیں رکھتیں، آپ <http://bit.ly/Jurat> کے لئے ذریعے بآسانی جرأت تحقیق کی ویب سائٹ تک رسائی حاصل کر سکتے ہیں۔